Ivanove poslanice

Kratak komentar







1.lvanova

ZANE C. HODGES

uvoD

Drevna tradicija pripisuje ove poslanice lvanu, sinu Zebedejevom, jednom od dvanaestorice
apostola. lako su poduzeti pokusaji da se izbjegne zaklju¢ak da je oCevidac napisao 1:1-4, ti
su pokusaji pogredni. Izjava iz 4:6 (,Mi smo od Boga. Tko poznaje Boga, sluSa nas; tko nije
od Boga, ne slusa nas. Po tome prepoznajemo duha istine i duha zablude”) bila bi, blago
receno, oholost kada je ne bi napisao apostol.

U 2. i 3. Ivanovoj poslanici pisac se predstavlja kao ,StarjeSina”. Ova titula mozda je
jednostavno autorov skroman nacin da kaze ,stariji Covjek” ili ,stari”. S druge strane, moguce
je da su ,stariji” (tj. starjeSine) vec postali naziv za apostole. Ako je tako, taj izraz u 2. i 3.
Ivanovoj mogao bi predstavljati zahtjev za apostolskim autoritetom.

Nije iznenadujuce Sto kriticki znanstvenici pokuSavaju pronaéi ne apostolske autore za
Cetvrto evandelie i ove poslanice, buduéi da su obi¢no pristrani protiv apostolskih
svjedoCanstava. No poku$aj da se autorstvo Evandelja odvoji od autorstva Poslanica, pa ¢ak
i da se 1. Ivanova odvoji od 2. i 3. lvanove, zapanjujuci je primjer uskog pogleda. Tesko je
pronaci Cetiri knjige u cjelokupnoj grékoj knjizevnosti koje pokazuju stil koji bi ocitije dolazio iz
istog uma nego $to je to sluéaj s Evandeljem i Poslanicama. Cak i &itatelj engleskog jezika to
moze primijetiti.

Gotovo jednoglasno misljenje drevnih izvora da je apostol Ivan napisao ove tri poslanice
mora se uzeti s punom tezinom. Ivanovo autorstvo snazno je potvrdeno i ne moze biti
pobijeno.

Unutar samih poslanica nema jasnih naznaka datuma njihova nastanka. SadrZaj poslanica
Cesto se Cini kao da pretpostavlja poznavanje onoga $to je napisano u Evandelju po Ivanu.

Datum nastanka Evandelja najvjerojatnije je bilo 70. godine poslije Krista, buduéi da se
razaranje Hrama ne spominje u tom Evandelju. Izjava u Ivanu 5:2 da ,u Jeruzalemu kod
Ovgjih vrata ima ribnjak” pokazuje da je Jeruzalem jo$ stajao u vrijeme pisanja Evandelja.
Prema Euzebiju i Irenaju, lvan je svoje Evandelje napisao u Efezu. Mnogi vjeruju da je tamo
poCeo sluziti kasnih 40-ih ili ranih 50-ih godina. Najvjerojatniji datum za sastavljanje
Evandelja po Ivanu u Efezu (prema Irenaju) bio bi izmedu 48. i 52. godine poslije Krista.
Nitko ne zna koliko je vremena proteklo izmedu pisanja Cetvrtog evandelja i Poslanica, koje
Cesto pretpostavljaju nauk sadrzan u Evandelju. No moglo je i pro¢i dosta godina.

Knjiga Otkrivenja bila je posljednja knjiga koju je lvan napisao. lako mnogi zagovaraju kasniji
datum za Otkrivenje, postoje jaki razlozi za vjerovati da je i ona napisano prije razorenja
Hrama 70. godine (vidi Uvod u Otkrivenje).



Stoga se Poslanice mogu okvirno datirati izmedu 48. i 70. godine, ali u svjetlu Sirenja laznog
nauka u Crkvi, te lvanovih upuéivanja na ono &to su ,Culi od po€etka” (usp. 1 Iv 2:7, 24; 3:11;

Kada je pisao 1. Ivanovu, lvan je mozZda bio ponovno u Jeruzalemu s jo§ nekim apostolima
(usp. biljieske uz 2:19). Ivan je ve¢ dobro poznavao barem jednu od crkava kojima se obraéa
(vidi bilieSke uz 2. Ivanovu). Njegova ocinska briga za njih, koju oznaava ponavljanjem
izraza ,djeCice moja”, takoder sugerira da je osje¢ao pastoralnu odgovornost prema tim
vjernicima.

U 1. lvanovoj apostol piSe iz brige da odredeni lazni ugitelji ne bi dobili priliku govoriti u crkvi
ili crkvama kojima se obrac¢a. Buducéi da oni nijeCu da je Isus Krist doSao u tijelu (1 v 2:22;
4:3), njihov nauk pogada samu srz krSc¢anskog iskustva.

Citatelji, koji su i sami krs¢ani (2:12—14, 21; 5:13), nisu u opasnosti da izgube vjeéni Zivot —
jer se on ne moze izgubiti - nego u opasnosti da im zajednistvo s Bogom bude ozbiljno
naruseno.

Cilj 1. Ivanove poslanice jest zajednistvo (1:3), ali Ivan piSe i da oCuva i unaprijedi to
zajednistvo s Bogom u suoCavanju s teoloSkim zabludama. Te se zablude €ine usmjerenima
na poricanje da je Isus Krist doSao u tijelu. Izjave u 1. lvanova 5:6-8 sugeriraju moguénost
zablude prema kojoj su Covjek Isus i boZanski Krist bila dva razli€ita bi¢a, te da je Krist siSao
na Isusa prilikom njegova krStenja, ali ga je napustio prije smrti. Tako bi se moglo tvrditi da je
bozanski Krist doSao ,po vodi”, ali ne i ,po krvi” (vidi raspravu uz 5:6).

Kad bi to bio slu¢aj, to bi podrazumijevalo da su barem neki aspekti tjelesnog iskustva
smatrani od strane laznih ucitelja neprikladnima ili besmislenima za bozansko bic¢e. To je
moglo ukljucivati i shvaéanje da je bilo kakav stvaran tjelesni dodir s takvim bi¢éem nemogug,
te da su ljudi mogli imati dodira samo s ljudskim Isusom. Ako se takva tvrdnja i iznosila, ona
je pobijena u 1:2, gdje se kaze da su apostoli imali tjelesni dodir s ,,onim vje¢nim Zivotom koji
je bio kod Oca i koji nam se ocitovao” (naglasak dodan).

Lazni su ucitelji takoder mogli tvrditi da duhovna osoba zapravo ne ¢ini grijeh kad je
uklju¢ena u nemoral, jer je ona u svojoj biti iznad ili odvojena od svakog tjelesnog iskustva.
Ivanova odita briga da se zapovijedi Gospodnje shvate ozbiljno, stoga je relevantna za svako
takvo ucenje (2:3, 4, 7; 3:23; 4:21; 5:2-3).

Posebno je vazna zavrSna zapovijed poslanice: ,Djecice, klonite se idola” (5:21). Kao sto
pokazuju poslanice sedmerim crkvama u Otkrivenju, problem krS¢anskog kompromisa s
poganskim idolopokloni¢kim praksama bio je vrlo Ziv u tim crkvama (Otkrivenje 2:14, 20).
Kulturna situacija Cinila je takav kompromis posebno zavodljivim. Obrtnici, primjerice, mogli
su pripadati odredenom cehu koji je imao odredenog poganskog boga kao zastitnika.
Sastanci ceha mogli su se odrzavati u hramu tog idola, a takve su gozbe Cesto ukljucivale
priliku za nemoral s hramovnim prostitutkama. Kr&¢anin koji je odbio pohadati takve sastanke
mogao se opravdano bojati da e biti izbacen iz ceha i izgubiti sredstva za Zivot.

Prva lvanova takoder sadrzi naznake da se apostol suprotstavlja shvacanju Boga koje je
dopustalo i svjetlo i tamu kao dio boZanske naravi. Na primjer, kad Ivan piSe: ,Bog je svjetlost
i u njemu nema tame nikakve” (1:5), gr€ka tvrdnja o ,nikakvoj tami” iznimno je naglasena,
kao Sto to dobro sugeriraju engleske rijeci ,at all” (,uopée”). Ponovno, u 2:29, kad lvan pise:
,Ako znate da je on pravedan”, koristi grcki uvjetni oblik koji takvo znanje ne uzima zdravo za
gotovo.



Lazni su ucitelji mozda naucavali da naposljetku i dobro i zlo, i svjetlo i tama, potjecu od
samoga Boga. Doista, ova se ideja Cini kao pozadina rasprave o bezgreSnosti naravi
preporodene osobe, koja se nalazi u 3:6-9.

Ivan takoder nagla8ava ideju ,izvorne istine” i €esto ponavlja izraz ,od po€etka” u vezi s onim
Sto su kr$¢ani uceni ili u $to su vjerovali (vidi 1:1; 2.7, 24; 3:11).

Lazni ucitelji nisu nijekali krS¢anstvo u potpunosti, nego su reinterpretirali krS¢ansku povijest i
nauk. Zbog toga se ti lazni ugitelji mogu smatrati ,revizionistima” onima koji donose novu
verziju kr§¢anstva.

Ne nazivaju se gnosticima jer u 1. Ivanovoj nema traga kasnijim gnosti¢kim mitologijama (s
mogucom iznimkom spomena Kajina u 3:12). Zamislivo je da bi se lazne ucitelje moglo
nazvati proto-gnosticima, ali izraz ,revizionisti” &ini se prikladnijim. Ipak, oni su vjerojatno
odrazavali neke pojmove koji su kasnije oblikovali gnosti¢ku misao.

Lazni su ucitelji oCito neko¢ bili povezani s apostolskim krugom. To je daleko najprirodnije
tumacenje 2:19, gdje pocinje niz ,oni — mi — vi” (vidi biljeSke uz 2:20). Lazni ucitelji, koji su
zeljeli da se njihova ucenja €uju u crkvama medu poganima, prirodno bi tvrdili da imaju veze
s mati¢nom crkvom u Jeruzalemu. Doista, zakonici koji su dosli u Antiohiju iz Judeje (Dj 15:1)
oCito su iznosili takve tvrdnje, koje su apostoli i starjeSine u Jeruzalemu smatrali potrebnima
poreci (r. 24). 1z 1 Iv 2:19 moze se zakljuciti da su sli€ne tvrdnje iznosili i revizionisti, $to Ivan
jasno odbacuje.

SADRZAJ 1. IVANOVE

I. Prolog: Poziv na zajednistvo (1:1-4)

Il. Predgovor: Zivot u zajedni$tvu s Bogom (1:5-2:11)

Ill. Svrha: Oduprite se antikristima (2:12-27)

IV. Glavni dio: Zivot koji vodi smjelosti pred Kristovim sudistem (2:28—4:19)
V. Zaklju€ak: UCiti kako Zivjeti posludno (4:20-5:17)

VI. Epilog: Kr8¢anske sigurnosti (5:18—-21)

KOMENTARI

l. Proslov: Poziv na zajednistvo (1:1-4)

Prva Ivanova zapoc€inje osobnim svjedoCanstvom ocevica o onome $to su autor i njegovi
apostolski prijatelji dozivjeli u Isusu Kristu. lvan se poziva na ono $to su vidjeli i ¢uli kao nacin
da opovrgne skupinu samozvanih ucitelja koje mozZemo nazvati revizionistima. Njihova
poruka nije u skladu s istinama koje su prvotno dane apostolima. Ako bi Citatelji prihvatili bilo
koji nauk koji ti lazni ucitelji Sire, to bi razorilo njihovo zajednistvo s apostolskim krugom i s
Bogom (r. 3).

1:1 Neosobni izraz ono $to bijase od pocetka upotrijebljen je namjerno. Tema ovdje nije
sama osoba Krista, ve¢ ,vje€ni zivot koji bijase kod Oca i oCitova se nama“ (r. 2). lako je Isus
HListiniti Bog i vje€ni zivot® (5:20), apostol Zeli naglasiti stvarnost samoga vje¢nog zivota. To je
zivot u kojem njegovi Citatelji imaju udjela (usp. 5:13). Ivan i njegovi apostolski prijatelji
(obratite pozornost na zamjenicu ,mi“) ,€uli smo... vidjeli smo... promatrali smo...
rukama smo opipali“ taj zivot.



Od Cetiri glagola ur. 1 (,&uli... vidjeli... promatrali... opipali“), prva dva, koja se ponavljaju u r.
3, stoje u perfektu na grékom jeziku, dok su posljednja dva, koja se ne ponavljaju ur. 3, u
aoristu. Perfekt naglaSava trajno zajedni¢ko iskustvo apostola, dok aorist ne nosi to
znacenje.

Njihova poruka bila je o Rije€i zivota, odnosno ,0 poruci Zivota“. No, buduéi da je Isus Krist
sam taj zivot (5:20), moze se reéi i ,0 poruci o Zivotu®. Ivan pie o onome $to su on i ostali
apostoli svjedoCili u Isusu Kristu, koji jest zivot (5:11-12).

1:2 Apostoli su vidjeli taj o€itovani zivot, svjedo€e o njemu i objavljuju ga Citateljima. To je
otkrivenje dano samo njima (nama), kako bi mogli podijeliti svoje znanje o tom ocditovanom
Zivotu.

1:3 Ono $to su apostoli vidjeli i €uli ne moze biti potpuno preneseno u ovom Zivotu. Vjernici
moraju ¢ekati dok ne budu u Gospodnjoj prisutnosti da bi ga mogli ,gledati“ ili ,dodirnuti®.

Ivan sada iznosi svrhu poslanice: zajedniStvo (koinbnia — zajednicka iskustva, djela, posjedi
itd.).

Ali ovo nije obi¢no zajednistvo. To je zajednistvo s apostolskim svjedocima. Stovise, Ivan
poziva Citatelje da sudjeluju u njihovu vlastitom zajednisStvu... s Ocem i njegovim Sinom
Isusom Kristom. Tko ima zajedniStvo s Ivanovim krugom, ima i zajedniStvo s Bogom i s
Isusom Kristom.

1:4 lvana i ostale apostole ispunjava radost kada oni koje su priveli Kristu ili uCvrstili u vjeri
ostanu vjerni toj vjeri. Ako ova poslanica uspije ohrabriti €itatelje da ,u njima ostane ono to
su Culi od pocetka“ (2:24), tada ¢e njihova radost biti potpuna.

Istinska se radost zadobiva upoznavanjem Krista i Boga Oca preko apostola. Danasnje
Crkve moraju postivati vaznost prihva¢anja bozanske istine i odbacivanja zabluda u nauku.

Il. Predgovor: Zivjeti u zajednistvu s Bogom (1:5-2:11)

Buducéi da revizionisti prijete Citateljima ustrajnom zajedniStvu s Bogom, vazno je iznijeti
temeljna nacela za to zajednistvo.

A. Ostati na putu: Hoditi u BoZjoj svjetlosti (1:5 — 2:2)

1:5 Jednostavna, ali duboka poruka da je Bog svjetlost klju¢na je za svako zajednistvo
izmedu Boga i njegovih stvorenja. Bog je slobodan od svake moralne mane; njegova je
svjetlost nesputana bilo kakvom necisto¢om, i u njemu nema nikakve tame.

Ova je izjava na gr€kom toliko naglasena (,tame u njemu nema — ni najmanje®) da se €ini
kako su revizionisti tvrdili da u bozanstvu ipak ima tame. U religioznoj atmosferi prvoga
stolje¢a, poganske predodzbe o bogovima mogle su neke navesti na stvaranje ne biblijskih
shvacanja o Bogu. Heretici su mozda mislili da njegova narav ukljuCuje i svjetlo i tamu. Ako
su revizionisti doista imali takvo shvacanje Boga, mogli su tvrditi da moralne razlike nisu
stvarne. Stoga je bilo presudno da Citatelji ove poslanice ne budu u zabludi u toj stvari. Bog
je potpuno svet.

1:6 Rije¢ mi ukljuCuje i apostole i njihovu kr§¢ansku publiku. Vjernik koji hodi u grijehu
izgubio je doticaj s potpuno svetim Bogom. Ako ipak tvrdi da ima zajedniStvo s takvim



Bogom, on laZe. Vjernici koji grijeSe nisu u zajednistvu s Njim.
Izraz €inimo istinu (dosl. ,raditi istinu®) znaci ,djelovati u skladu s istinom®. Imati zajednistvo
s Bogom dok se hodi u tami zna€i ponasati se suprotno od istine o Bozjoj svetosti.

1:7 Umjesto hodanja u tami, vjernici trebaju hoditi u svjetlu, to jest, Zivjeti u Bozjoj
prisutnosti, izlozeni onome $to je On otkrio o sebi i ,hoditi u tami® (r. 6) znaci skrivati se od
Boga i odbijati priznati ono §to se o Njemu zna. Vjernik koji zeli zajedniStvo s Gospodinom
mora odrzavati otvorenost prema Njemu i spremnost da bude iskren u Njegovoj prisutnosti o
svemu $to mu Bog pokaze.

Plod hodanja u svjetlu jest da vjernici imaju zajedniStvo jedni s drugima. To jest, oni imaju
zajednistvo s Bogom i On s njima. Premda krs¢ani ostaju gresni ljudi, dok hodimo u svjetlu,
krv Isusa Krista, Njegova Sina, €isti nas od svakoga grijeha tako da moZzemo ostati u
zajednistvu.

Istina je da su svi kr§¢ani vec¢ ociSceni (usp. 1. Korin¢anima 6:11) i da imaju potpuno
oprostenje u Kristu (usp. Ef 1:7). No, postoji i trajno €iSéenje na temelju Kristove krvi, koje
omogucuje nesavrsenoj djeci da iskuse stvarno zajedniStvo s potpuno svetim nebeskim
Ocem.

1:8 U nijednom trenutku nitko ne moze s pravom tvrditi da nema grijeha. Onaj tko to tvrdi
sam sebe vara.

Izraz istina nije u nama ne znaci da osoba nije spaSena. Apostol nastavlja koristiti
zamjenice u prvom licu (mi, nama), kao Sto €ini od r. 5 nadalje. Ako istina ima svoj pravi
ucinak na vjernike, oni ne¢e upasti u ovu zamku. Ako ipak upadnu, tada istina nije u hama
kao djelatna i vladajuéa sila koja oblikuje nase misli i stavove.

1:9 Dok god vjernici hodaju u svjetlu, nalaze se u polozaju u kojem im Bog moze pokazati
njihove slabosti. Kada se to dogodi, trebaju ih ispovjediti. Rije¢ pokajanje se ovdje ne koristi,
niti igdje u ovoj poslanici. U Ivanovoj uporabi, kr§¢ansko pokajanje prikladno je kada se
ustrajava u obrascu grijeha koji treba promijeniti (usp. Otk 2:5, 16, 21, 22; 3:3, 19). U 1.
Ivanova 1:9 Ivan govori o onima koji otkriju grijeh dok su u zajedniStvu s Bogom, a ne o
onima koji su odlutali. Publika Prve Ivanove duhovno je stabilna i nema se od ¢ega pokajati
(usp. 2:12-14, 21). Njihova je zadaca ,ostati u Kristu i u Njegovoj istini (usp. 2:24, 28).
Ispovijedanje grijeha omoguéuje vjernicima da ostanu u zajednistvu.

Prva Ivanova 1:9 nije namijenjena neobra¢enima. Nigdje u Ivanovoj literaturi ispovijedanje
grijeha nije dano kao uvjet za dobivanje vje€noga zivota. Vjera je jedini uvjet za spasenje
(usp. Iv 3:16; 5:24; 6:47; 1 Iv 5:1, 12, 13).

Ako vijernici poriCu ono 3to im svjetlo pokazuje, prestaju biti iskreni i otvoreni pred Bogom te
zajednisStvo prestaje. Ali ako ispovijedamo (homologeé — ,sloziti se, priznati, priznati
istinitim“) svoje grijehe koje svjetlo razotkriva, mogu se pouzdati u Boga, koji je vjeran i
pravedan da nam oprosti grijehe. Tada se zajednistvo nastavlja.

Rije¢ pravedan (dikaios) znaci ,pravi¢an“. Zbog prolivene Kristove krvi (r. 7) Bozja se
pravednost ni najmanje ne naruSava kad On oprasta.

U NKJV-u druga rije€ na$e stoji u kurzivu, jer u grékom nema to¢ne podudarnosti. Moglo bi
se prevesti i: ,da nam oprosti grijehe* s impliciranim znaCenjem ,one grijehe koje
ispovjedimo®. A §to je s grijesima kojih vjernici nisu svjesni? Oni su obuhvaceni rije€ima: i da
nas ocisti od svake nepravednosti. Dakle, kad god vjernik ispovijedi, iskreno prizna ono
8to zna da je pogresno — svi ostali grijesi koji mogu postojati u njegovu Zivotu potpuno su
oCiS¢eni. Nista ne ostaje nedisto.



1:10 Kada je grijeh razotkriven, vjernici ga ili ispovjede, ili tvrde: nismo sagrijesili. Ako
izaberu ovo drugo, €ine Boga lascem pori¢uci sviedoCanstvo Njegove rijeéi i time zapravo
optuZuju Boga za neistinitost.

Nije prikladno izraz nismo sagrijeSili shvatiti kao kategoricko poricanje da smo ikada ili uopée
ikada sagrijesili. Cak i dok je &ovjek u zajednistvu s Bogom, on nije osloboden od potrebe za
CiS¢enjem (r. 7). Ako zanijeCe tu istinu, sam sebe vara (r. 8). Ako ispovijedi grijehe koje mu
svjetlo pokaze, oproSteno mu je (r. 9), ali ako zanijeCe ono §to mu svjetlo pokaze, €ini Boga
laScem, Sto dokazuje da nije u zajedniStvu s Bogom (r. 6), koji jest Svjetlost (r. 5).

2:1 Apostol sada dodaje pojasnjenje. Njegove su se rijei mogle pogredno shvatiti kao
obeshrabrivanje vjernikovog otpora grijehu. Ali to nije njegova namjera. Njeznim tonom
obraca se Citateljima: dje€ice moja. Da su njegovi Citatelji pravi kr¢ani, on nigdje ne sumnja
u cijeloj poslanici (usp. 2:12-14). Ne Zzeli da njegova duhovna djeca pogresno protumace
njegovu nakanu u pisanju ovih rijeé€i. Ove stvari (ij. 1:5-10) nisu napisane da bi opravdale ili
ohrabrile grijeh, nego da ne sagrijesite.

lako se grijeh mora odluéno odbacivati, on se ipak moze, a i dogada se u zivotima vjernika.
Zato lvan dodaje: Ako tko sagrijeSi, imamo Zagovornika kod Oca Isusa Krista. Kao nas
Zagovornik, I1sus ne moli Oca da nas ,zadrZi spaSenima“. Mnoga obecanja u Ivanovu
Evandelju, koja jamcCe sigurnost vjernika, jasno stoje protiv takve pomisli. Buduéi da su
Isusova obecanja istinita i da je vjernik vje¢no siguran, nema potrebe da Sin moli Oca da ne
odbaci vjernike koiji grijeSe.

Kao njihov Zagovornik, Isus posreduje za vjernike u molitvi Ocu da njihova ,vjera ne
malakse“ (usp. Lk 22:31-33). lako su ,darovi i poziv Bozji neopozivi‘ (Rim 11:29), vjera koja
prisvaja te darove ipak moze oslabiti (usp. 2 Tim 2:18). Krist posreduje za vjernike kako se to

ne bi dogodilo.

2:2 Isus je takoder pomirnica za nase grijehe. On moZe posredovati za vjernike pred
Bogom jer je osobno zadovoljio Bogu za naSe grijehe. Bez obzira na to kakav grijeh bio, Krist
je za njega dao zadovoljstvo. Stovise, kao pomirnica za grijeh, On je pokrio grijehe cijeloga
CovjeCanstva (cijeloga svijeta).

Argumentirati da bi, ako je Krist platio za sve ljudske grijehe, svi automatski bili spaseni
pogresno je shvacanje. Uklanjanje grijeha kao zapreke Bozjoj spasonosnoj milosti ne donosi
samo po sebi preporod i vje€ni zivot. GreSnik ostaje mrtav i ,otuden od zivota Bozjega“
(Efezanima 4:18). Na posljednjem sudu izgubljenih (Otkrivenje 20:11-15), grijeh kao grijeh
nece biti predmet sudenja. Umjesto toga, ljudi ¢e biti ,sudeni po svojim djelima“ (Otkrivenje
20:12), kako bi se svakome pokazalo da mu njegova ,djela“ ne daju nikakvo pravo na BozZje
spasenje.

B. Dosegnuiti cilj: Poznavati Boga svjetlosti (2:3-11)

2:3 Svaka tvrdnja da je netko postigao osobno poznavanje Boga moze se odmah provjeriti
time drzi li se Njegovih zapovijedi. RijeC Njega moZe se odnositi i na Boga i na Krista, ili
mozda namjerno ostaje dvoznacéna, buduci da su za Ivana Oni Jedno.

Ovaj se stih Cesto tumadi kao nacin da se sazna je li osoba istinski spasena. Obi¢no
objasnjenje glasi: iako je spasenje po vjeri, Covijek ne moze znati je li njegova vjera stvarna
osim ako ne vrSi Njegove zapovijedi. No, to gledidte proturjeci Ivanovoj teologiji na vise
nacina.



Prvo, Covjek je spasen vjerovanjem u Krista za vjecni Zivot (lvan 3:16; 5:24; 6:35 itd.). Drugo,
pomisao da kr§¢anin moze vjerovati u Krista, a da ne zna je li doista povjerovao, besmislena
je.

Kada Isus pita Martu vjeruje li, ni On ni ona ne zauzimaju stav ,pric¢ekajmo pa ¢emo vidjeti“
(Iv 11:25-26). Martino je priznanje, koje je Isus prihvatio, bilo snazna potvrda njezine vjere (r.
27). Buduci da je vjera uvjerenje da je nesto istinito, kada vjerujemo — znamo da vjerujemo.

Prva lvanova 2:3 ne govori 0 spasonosnom poznavanju Krista, nego o poznavanju u
zajednistvu. Istina je da svi vjernici poznaju Boga i Krista na temeljnoj razini, ali ne poznaju
ga svi na razini zajednistva i bliskog odnosa (usp. dijalog Filipa i Isusa u Iv 14:7-9). Prva
Ivanova 2:3 odnosi se ne na spasonosno, nego na iskustveno poznavanje Boga.

Kao $to je tvrdnja o zajednistvu s Njim lazna ako vjernik ,hodi u tami®, tako i neposlusan Zivot
opovrgava svaku tvrdnju o intimnom poznavanju Njega.

2:4 Netko, medutim, moze tvrditi da poznaje Boga, a da nema poslusnost koja s tim ide. U
tom je slu€aju osoba koja to tvrdi — lazac, i istina nije u njemu kao djelatna, vladajuca sila
(usp. komentar na 1:8). Bez posludnosti Bozjim zapovijedima nitko ne moze istinito tvrditi da
ima osobno i intimno poznavanje Oca i Sina.

Ovdje, kao i u retku 3, rijedi ,,Poznajem Ga“ mogle bi se prevesti i kao Upoznao sam Ga. Na
usnama revizionista ta bi tvrdnja vjerojatno podrazumijevala da su postigli neko posebno
spoznanje Boga koje Citatelji nemaju, a koje bi oni navodno mogli pruziti.

2:5 Suprotno laznoj tvrdnji iz retka 4, apostol sada istice da osoba koja €uva (pazi) Njegovu
rije€ dozivljava posebno iskustvo Bozje ljubavi. Ljubav prema Kristu i poslusnost Njegovoj
rijeci niposto nisu testovi spasenjske vjere, unato€ €estim tvrdnjama mnogih da to jesu.
Umjesto toga, to su pokazatelji istinskog, iskrenog ucenistva Isusu.

Bozja se ljubav usavrsuje u poslusnim kr8¢anima. Grcka rije€ prevedena kao usavrSena
(teteleiotai) znaci ,dovedena do punine®, ,do cilja“ ili ,do potpunog cilja“. BoZja ljubav prema
vjerniku divna je ve¢ u trenutku spasenja (vidi 3:1), ali svoj cilj dostize tek kad vjernik uzvrati
tu ljubav poslusnodcu, tada spoznaje duboku, osobnu ljubav Oca i Sina koji ,borave s njim*
(lvan 14:23)

Izraz u Njemu (en auto) nije isto sto i Pavlov pojam ,u Kristu“ (en Christd). U svjetlu Kristova
nauka iz Ivana 13-17 (posebno 15:1-8), se odnose na odnos U itelja i uCenika koji ,ostaje“ u
Njemu.

2:6 Tvrdnju da netko ostaje u Kristu moguce je potvrditi samo Zivotom koji nalikuje Kristovu.
Grcka rije¢ mend (,ostati“, ,boraviti, ,Zivjeti“) — koja se ovdje prvi put pojavljuje u 1. lvanovoj
poslanici, opisuje zivot u€enistva (usp. lvan 15:4-7). Rijeci iz 1. Iv 2:5 koje govore o tome da
smo ,u Njemu*“ znacCe isto Sto i ,ostajati u Njemu®. Sljededéi reci objadnjavaju kako to uciniti.

2:7 Stara zapovijed jest ona koju su vjernici imali od samog pocetka svog kr§¢anskog
iskustva. Ta stara zapovijed koju je Isus izrekao godinama prije u Ivanu 13:34: ,Novu vam
zapovijed dajem: ljubite jedni druge; kao Sto sam ja ljubio vas, tako i vi ljubite jedni druge® .
Ta je ,nova“ zapovijed sada ve¢ bila stara za lvanove Citatelje, zato Sto su je primili na
samom pocetku svoga krséanskog Zivota. To je jedino smisleno objadnjenje izraza ,od



poletka“. Postoji i neizravna poveznica izmedu 1:1 i 2.7, jer se Ilvan u ovom pismu bavi
izvornom istinom krséanstva nasuprot laznim ,novim istinama“ koje su ucili revizionisti.
Mozda su oni u lvanovo vrijeme pokusavali preoblikovati znacenje zapovijedi o ljubavi jednih
prema drugima. Sto Ivan nije dopus$tao. Stara zapovijed je i dalje imala isto znadenje.

2:8 S druge strane (Opet), zapovijed o kojoj Ivan govori u retku 7 kao o ,staroj“, moze se
takoder nazvati novom zapovijedi. Zato jer pripada novom dobu koje upravo svice.

lzraz prolazi (paragd) pojavljuje se u 1. lvanovoj poslanici samo ovdje i u retku 17 (usp. 1
Kor 7:31). Buduéi da je svijet moralno suprotan Bogu Ocu (1 Iv 2:15-17), tama opisuje
njegovo moralno stanje. Apostol, dakle, izjavljuje da je ,staro“ moralno stanje svijeta
privremeno. Nova stvarnost, istinsko svjetlo koje ¢e zamijeniti, veé sja. To svjetlo potpuno
se ocitovalo u Kristovoj ljubavi prema svijetu (lvan 3:16), a sada se o ituje u ljubavi kr§¢ana
jednih prema drugima. Doéi ¢e dan kad ce ta ljubav zasjati u punom, nesmetanom sjaju (2 Pt
3:13).

2:9 Tvrdnja da se ovaj redak moze odnositi samo na ,navodne” vjernike nema nikakav
temelj.

Da je lvan mislio na neku neobra¢enu osobu (koja se samo pretvara da je krS¢anin) koja mrzi
pravog vjernika, ne bi napisao: Onaj koji kaze da je u svjetlu, a mrzi svog brata, jer bi rije¢
svog bila zbunjujuca.

Ispravno bi tada bilo reci: ,Onaj koji mrzi brata“ (tj. nekoga tko mrzi kr§¢anina).

U ovom je kontekstu rije€ o Gospodinovoj zapovijedi da ,ljubimo jedni druge“ (usp. Ivan
13:34). lvan govori o ljubavi kr§¢ana prema drugim krd¢anima (posebno 4:20-5:1). Dakle,
izraz brat mora se razumjeti u kr¢anskom smislu.

Apostol priznaje Zalosnu stvarnost da neki vjernici mogu gaijiti neprijateljstvo i mrznju prema
drugima. Takvo je stanje moralno jadno. Tvrdnja takve osobe da hoda u svjetlu, tj. da ima
zajednistvo s Bogom, pobija se njegovom mrznjom prema bratu. Takav ¢ovjek je u tami sve
do sada.

2:10 Nasuprot tome, kr§¢anin koji ljubi svoga brata ne samo da jest u svjetlu, nego i
ostaje u njemu. Ljubecéi Boga i druge kao $to je Kirist ljubio, on ,hoda kao $to je On hodio* (r.
6).

Onaj tko zivi takvim nacinom je takva osoba u kojoj nema uzroka za spoticanje (skandalon
.zamka“ ili ,klopka“, sve §to moze navesti na grijeh). Za osobu koja ljubi tako svog brata ne
postoji zamka.

To ne znaci da je ta osoba bez grijeha (usp. 1:8), nego da, hodajucéi kao §to je Krist hoda, ne
stvara u sebi unutarnje stanje koje bi ga moglo uvuéi u grijeh.

2:11 Krs¢anin koji mrzi drugog vjernika izgubio je dodir s ,pravim svjetlom® (r. 8) koje otkriva
Bozju ljubavnu narav.

On je prigrlio ,tamu® koja ,prolazi“ (r. 8).

Takva osoba postaje orude u rukama Sotone, $to vodi do tragi¢nih podijela i razdora u crkvi.
Kao $to lvan kaze hoda u tami i ne zna kamo ide.



IIl. Svrha: Oduprite se antikristima (2:12-27)

A. Prepoznajte svoje duhovne prednosti (2:12—14)

Redci 12-14 jasno pokazuju da Ivan ne smatra svoje Citatelje “laznim vjernicima”.
Tumaciti ovu poslanicu kao niz ,testova“ koji trebaju dokazati necije spasenje znaci pogresSno
razumijeti njezinu svrhu.

2:12 Cinjenica da su gitatelji doZivjeli oprostenje grijeha oznagava ih kao malu djecu svoga
nebeskog Oca (usp. r. 13). Oprost im je dan radi Njegova imena, tj. zbog djelotvornosti
Kristova imena.

Kao Sto ¢e se vidjeti u stihovima 25-26, revizionisti su izgleda dovodili u pitanje Citavo
iskustvo spasenja Ivanovih Citatelja, ali lvan ih upravo ovdje pou€ava da su doZivjeli istinsko
oprostenje (usp. 1:5-2:2).

2:13 Kada svoje Citatelje naziva ocima, Ivan ih podsje¢a na ono $to je prethodno napisao o
poznavanju Boga (rr. 3—11). Prema tim stihovima u redcima 3-4, tvrdnja da poznaju Boga
znaci da su dosegli razinu duhovne zrelosti u kojoj drze Gospodnje zapovijedi.

Izraz Onaj koji jest od pocetka mozZe se odnositi na Boga ili na Krista. Ovdje se izraz od
pocetka najprirodnije odnosi na vjeénost Onoga kojega ditatelji poznaju. Pojam ocevi nosi u
sebi prizvuk duhovnog iskustva i zrelosti u poznavanju vje€nog Boga.

Ali Citatelji su takoder mladi¢i, koji su pobijedili Zloga (Sotonu). Naziv mladici dolazi nakon
ocCeva jer njihovo dragocjeno iskustvo kao male djece (oprostenje grijeha) i kao oCeva
(poznavanje Boga) sada ih ¢ini snaznim mladi¢ima, spremnima za borbu protiv Sotone.

Zapravo, ti su mladi¢i ve¢ pobijedili Sotonu. Grcki glagol (perfekt, nenikékate) oznaCava

pobjedu ostvarenu u proSlosti €iji rezultati i dalje traju. lvan vjerojatno ovdje misli na vjeru
Citatelja u Isusa.

Kao mala djeca (paidion, umijesto teknion iz r. 12), Citatelji su napredovali daleko iznad
poletnog iskustva oprostenja grijeha. Svi vjernici u Kristu dozZivjeli su oprostenje kao dio svog
spasenjskog iskustva. Cak i u svojim najranijim danima kao mala djeca u BozZjoj obitelji, oni
dozivljavaju ,obiteljsko oprostenje” dok ispovijedaju svoje grijehe Bogu (vidi 1:9).

Kao Sto se ne moze re€i da beba zna viSe od toga da prepozna svoje roditelje, tako je i u
duhovnom podrudju. Upoznavanje Oca zahtijeva vrijeme u vjeri i duhovni rast.

Pojam ,doci do spoznaje Boga“ u grékom je perfektu, Cime se izrazava stanje koje proizlazi iz
neCega Sto je veC ostvareno u proSlosti. U svakom slu€aju kada Ivan koristi taj glagolski
oblik, najprikladniji prijevod bio bi ,do¢i do spoznaje“. U ovom drugom spominjanju male
djece, implicira se napredak izvan puke duhovne nezrelosti.

2:14 Citateljima koje promatra kao oéeve, Ivan ne dodaje nista vise od onoga $to je veé
rekao. Jer Sto bi moglo biti viSe od spoznaje Onoga koji jest od pocetka? Njihovo
poznavanje Boga u potpunosti je dostatno. Nema sumnje da su Revizionisti smatrali drukcije.



Kao mladi¢i u kojima Rijeé¢ Bozja prebiva, lvanova publika je spremna za bitku, buduc¢i da
im je otvoren izvor usliSane molitve (usp. 3:22; 5:14-15).

B. Prepoznajte svoje duhovne protivnike (2:15-27)
1. Oduprite se svijetu (2:15-17)

2:15 Svijet - moralni i duhovni sustav osmisljen da odvuée Covje€anstvo od Zivoga Boga —
duboko je zavodljiv (usp. r. 16). Nijedan kr§¢anin, ma koliko duhovno napredan bio, nije
potpuno imun na njegove privlaénosti.

Ako krscanin ljubi svijet ili stvari u njemu, tada nema ljubavi prema Bogu. lvan ne kaze da
Bog ne voli one koji ljube svijet, nego da Bozja ljubav ne djeluje u i kroz one koji ljube svijet.
Nemoguce je istodobno ljubiti i svijet i Boga.

2:16 Sve Sto je u svijetu moze se sazeti u tri kategorije koje apostol ovdje navodi. Zajedno
one Cine cjelokupnu privlaCnost ovoga bezboznog sustava.

Prva je pozuda tijela, to jest svaka nedopustena tjelesna Zelja koja privlagi Covjekovo greSno
srce, stvari koje tijelo zudi, poput nemoralnih uzitaka ili ovisnosti o drogama.

Druga je pozuda o¢iju, to jest sve Sto je vizualno privlaCno, ali nije ispravno Zeljeti ili
posjedovati. Predmet oCiju moze biti osoba ili stvar, ali sama Zelja za time ono je $to se
drugdje naziva pohlepom.

Tre¢a je oholost zivota, Sto znaci isprazno razmetanje zemaljskim Zivotom. Grc¢ka rijec
prevedena kao ,oholost* je alazoneia, $to oznafava (aroganciju, pretvaranje ili hvalisanje
sobom, posjedima ili postignu¢ima).

Revizionisti su vjerojatno tvrdili da se Covjek moze slobodno upustati u svjetovne
aktivnosti. To su mogli potkrijepiti time jer je Bog Stvoritelj svega. Mozda su tvrdili da Covjek
time samo koristi ono Sto je Stvoritelj stvorio. No, iako je fizi¢ki svijet “od Boga”, moralni svijet
kao sustav nije od Boga. Sve $to je u svijetu obiljezeno je zlom (usp. 1:5).

2:17 Svijet je takoder prolazan: svijet prolazi. Kada svijet viSe ne bude postojao kao
moralna i duhovna sila suprotstavljena Bogu, neée postojati ni njegovi nedopusteni uzici.
Pozuda svijeta, tj. greSno zadovoljstvo svijeta, prolazna je jednako kao i sam sustav kojemu
pripada.

Suprotno tome, onaj koji vrsi Bozju volju ostaje zauvijek. Takav Covjek ima vjecnu
postojanost u svome karakteru i djelovanju. Buduéi da je ,trajni Zivot* ve¢ spomenut (r. 6) i
Cesta je tema u poslanici (usp. r. 28), ovdje se vjerojatno misli na zivot u zajednistvu s
Bogom.

Onaj koji vrSi Bozju volju neodvojiv je od sliCnosti Kristu koju je dosegao. Ta slicnost s
Kristom daje smjelost na Kristovu sudistu (4:17; usp. 1 Kor 3:11-15; 2 Kor 5:10).


http://aktivnosti.to

2. Oduprite se antikristima (2:18-27)

2:18 Ne samo da ,svijet prolazi“, nego $to je jo$ vaznije, apostol i njegovi Citatelji Zive u
posljednjem €asu.

lako se rije€¢ sat mozZe odnositi na dio dana (npr. Iv 1:39; 4:6; 11:9), ona se €esto koristi za ne
odredeno razdoblje vremena (npr. Iv 2:4; 4:21, 23; 5:25, 28; 16:25 itd.). Ovdje posljednji sat
oznaCava razdoblje kada ¢e se ljudska povijest zavrSiti usponom (i padom) Sotonske
konac¢ne obmane.

Mnogi tumaci smatraju da se izraz Antikrist odnosi na ,Covjeka bezakonja“ koji ¢e proglasiti
sebe bogom u Zidovskom hramu (2 Sol 2:3-4) i koji ¢e vladati svijetom (Otk 13:5-8). No
mnogi antikristi iz ovog stiha u biti su isto $to i ,mnogi lazni proroci® iz 1 Iv 4:1.

Ucitelji zablude preteCe su najvecega ljudskog zavodnika, Antikrista.

2:19 ,Mnogi antikristi“ nekoc¢ su bili dio istog zajedniStva kojemu su i sami apostoli pripadali.
Rije€¢ nas, koja se u ovom retku pojavljuje Cetiri puta, ocito se suprotstavlja s rijeCi ,vama*“ iz
sljedeceg retka, koji je u grckom naglasen. Ovdje se prvi put pojavljuje kontrast ,mi“ — ,vi* —
,nas“ (usp. 4:4-6).

Antikristi nisu napustili Crkvu ili crkve kojima Ivan piSe, jer da jesu, viSe ne bi predstavljali
problem. Naprotiv, apostol je zabrinut zbog izloZenosti svojih Citatelja tim ljudima. Oni su se

odvoijili od Crkve, Sto pokazuje da joj zapravo nikada nisu ni pripadali.

2:20 Izraz pomazanje odnosi se na Duha Svetoga, vjerojatno ne na Rije¢ ili Evandelje. U
Novom zavjetu Bozja Rije¢ nikada nije izravno povezana s idejom pomazanja, dok Duh Sveti
jest.

Primatelji ovog pisma bili su duhovno zreli krS¢ani (vidi retke 13-14), mozda duhovni vode (ili
starjeSine) u crkvama kojima Ivan Salje svoje pismo. Ako je tako, kada bi se pismo ditalo
naglas na javnim sastancima, ono bi dodatno potvrdilo duhovni autoritet voda.

U tom smislu, buduéi da vode znaju sve, kr§¢ani u tim crkvama nemaju potrebe uciti od
Revizionista. Samo su vode sposobne poucavati cjelokupnu kr§¢ansku istinu.

2:21 Ivan im nije pisao zato $to ne poznaju istinu. Naprotiv, piSe im upravo zato $to
poznaiju istinu. OCito je da lvan ne piSe kako bi ispitao jesu li Citatelji doista spaseniiline. U
pogledu redaka 12—-14, takav bi pogled pokazivao nerazumijevanje samog pisma.

Osim $to poznaju istinu, lvanovi Citatelji takoder znaju da nikakva laz ne dolazi od istine.
Ivan bi bio krajnje nestrpljiv prema kr§¢anima koji bi hvalili neku laznu ideju kao ,pronicljivu®
ili ,vrijednu dijaloga“, bez obzira koliko je udaljena od istine.

2:22 LaZz na koju Ilvan posebno misli jest poricanje da Isus je Krist. Za lvana, vjerovanje da
Isus je Krist znadi vjeru koja spaSava (vidi komentar uz 5:1; usp. Ilvan 20:30-31). Onaj tko
pori€e ovu istinu je lazac koji rusi sam temelj na kojem se ¢ovjek moze spasiti.

Vjerovati da Isus je Krist znaci vjerovati da je On Onaj koji jamci vjecni zivot svakome tko
vjeruje.

Laz koju lvan ima na umu ukljuCuje i poricanje da Ivanovi itatelji imaju vje€ni zivot (vidi
redak 25). Ako Isus nije Krist, tada je njihovo uvjerenje da posjeduju taj Zivot vierom u Njega
samo iluzija. Ako bi njihova sigurnost propala, propalo bi i njihovo zajednistvo s Bogom.
Poricanje da je vjera u Krista jedini put do vje€nog zivota znaci poricanje i samoga Oca.



2:23 Isus je bio tako savrSen odraz svoga Oca da su i Njegove rije€i i Njegova djela bila
Oceva (usp. lvan 14:10-11). Poricati Sina automatski znaci poricati i Oca (usp. redak 22).
U svjetlu 2. lvanove 9 (vidi komentar tamo), tvrdnja da onaj koji pori¢e Sina nema ni Oca,
znaci da ni Sin ni Otac nemaju nikakve veze s djelovanjem laznih ucitelja.

2:24 Citatelji mogu pobijediti agente zloga, antikriste, tako da ostanu postojani u Bozjoj
Rijeci, koju su €uli od samog pocetka. Kao rezultat toga, ostat ¢e i u Sinu i u Ocu. Kao sto
je ranije napomenuto (usp. retke 5-6, 14), ,zivot u prebivanju“ oznacava zivot u€enika koji
drzi Gospodnje zapovijedi i koji je obiljezen ljubavlju prema braci.

2:25 Antikristi pori€u ,da Isus je Krist® (r. 22). No jedino vjerujuéi da Isus je Krist, Covjek moze
primiti viecni zivot (5:1; Ivan 20:30-31). Bog obecava vjeé€ni zivot svakoj osobi koja vjeruje
da Isus je Krist. Zamjenica On moZe se odnositi ili na Boga Oca ili na samoga Krista.

2:26 Revizionisti su donijeli nauk o spasenju koji se razlikovao od onoga $to su Citatelji €uli u
samom pocetku (r. 24). Oni su negirali da Isus je Krist (r. 22), a ocito su takoder poricali da
je vjecni Zivot dostupan jedino po Njemu (s obzirom na r. 25). MoZda su ¢ak tvrdili da imaju
poseban odnos s ,Ocem®, §to je Ivan izri¢ito opovrgnuo (r. 22—-23).

2:27 Ovaj redak predstavlja vrhunac dijela poslanice koji govori o njezinoj svrsi. lvanovi
Citatelji vrlo su dobro upuceni u istinu i trebaju se samo ¢vrsto drzati onoga 3to vec¢ znaju
kako bi u potpunosti uzivali blagoslove ,zivota u prebivanju®.

Pomazanje koje ste primili od Njega upucuje na to da su Citatelji ,poomazanici“ po Duhu koji
im je dan od Isusa, ,Pomazanika“ (usp. r. 20). To pomazanije ih uci da odbace laz revizionista
o Pomazaniku.

Kao posljedica toga pomazanja ne trebaju da ih itko pouéava, $to je znak njihove duhovne
zrelosti (usp. Heb 5:12). Ta zrelost ve¢ je nagovijeStena drugdje u ovom odlomku (usp. 1 Iv
2:13b—14, 20).

Dvije paralelne izjave — kako vas uéi o svemu i kao §to vas je u€io — pokazuju da trajno
poucCavanje Duha Svetoga uvijek ostaje u skladu s onim §to je Duh veé ranije nau€avao.
Drugim rijeCima, ono $to je Duh prethodno objavio nikada nece biti poniSteno ili osporeno
onim $to nastavlja uciti.

Sve ,nove inacice ucenja“ koje su antikristi podu€avali mogu se odbaciti kao one koje ne
dolaze od Duha Svetoga, ako su u suprotnosti s onim §to je Duh vec ranije naucavao.

IV. Glavni dio: Zivot koji vodi do pouzdanja pred Kristovim sudistem (2:28 — 4:19)
A. Tematski redak: Ostani u Njemu da bi bio odvazan (2:28)

2:28 Ovaj redak predstavlja tematsku izjavu za materijal koji slijedi u 2:29 — 4:19. Kad Citatelji
dopuste da istina ,prebiva® u njima, moci ¢e i sami ,prebivati“ u Sinu i u Ocu (r. 24-27).

Ivan govori 0 dolasku Isusa Krista i o potrebi da budemo spremni stajati pred Njim s
pouzdanjem, a ne sa stidom.

lako su Citatelji oCito spaSeni (usp. komentare uz r. 12—14), i dalje postoji moguénost da
osjete sram u Kristovoj prisutnosti, osobito pred Njegovim sudistem.

lako je spasenje besplatan dar koji se nikada ne moze izgubiti, svaki vjernik morat ¢e dati
raCun o svome krS¢anskom Zivotu pred Kristom (usp. Rim 14:10-12; 1 Kor 3:11-15) — ,bilo
dobro ili zlo* (2 Kor 5:10).



Umjesto srama, pisac svojim Citateljima pokazuje da mogu imati pouzdanje pred Njim pri
Njegovu dolasku. Cijela poslanica objasnjava kako se to pouzdanje moze zadobiti.

B. Uceci prepoznavati Bozju djecu (2:29 — 3:10a)

2:29 Moguce je da su Revizionisti tvrdili kako Bozja narav ukljucuje i svjetlo i tamu (usp. 1:5).
Prema takvom shvacanju, Bog je po svojoj naravi imao iskustvo i s dobrim i sa zlim. Ocita
posljedica toga bila bi da Njegova djeca mogu Ciniti isto. Nasuprot tome, buduéi da je Bog
pravedan, tada je svatko tko €ini (dosl. ,radi’) pravednost roden od Njega. Ovo je prva
referenca u poslanici na novo rodenje. Nanovo rodena osoba moze se prepoznati po tome
Sto oCituje kr$¢ansku pravednost. ,Zapovijedi” Kristove (usp. mnozinu u 3:22) mogu se sazeti
u jednu zapovijed: ,A ovo je Njegova zapovijed: da vjerujemo u ime Njegova Sina Isusa
Krista i da ljubimo jedni druge, kao $to nam je zapovjedio” (3:23). Istinska pravednost
nemoguca je bez vjere u Krista i ljubavi prema braci vjernicima.

Ivan ne govori o tome kako se moZe procijeniti je li neka osoba nanovo rodena. lvan se jasno
bavi zakljuckom koji se moze izvesti ako osoba zna da je Bog pravedan. Ako se to zna, onda
iz toga slijedi da onaj tko reproducira Njegovu pravednu narav zapravo ocituje tu narav i
moZe se ispravno smatrati rodenim od Njega.

3:1 Spominjanje novog rodenja (2:29) izvlaci iz lvana usklik Eudenja. Grcka rije€ prevedena
kao kakva (potapos) ponekad prenosi pojacavanje (,kako velika“ ili ,kako ¢udesna®). Kako je
doista veli¢anstvena ljubav Oca koja vjernike €ini Njegovom djecom!

Vidljivost BoZje ljubavi u crkvi klju¢na je tema u 2:29-4:19. OcCito mora postojati nesto vidljivo
za vidjeti. Kao Sto je pokazao stih 29, Cinjenje kr§¢anske pravednosti Cini dijete Bozje
vidljivim. Dok se dijete Bozje vidi kako djeluje u kr§¢anskoj pravednosti, on takoder Cini Bozju
ljubav prema njemu vidljivom.

Ovakvo opazanje djeteta BoZzjega nije dostupno svijetu, koji je jednako neupuéen o
vjernicima kao $to je bio o Njemu, Gospodinu Isusu. Tako je ,gledanje na koje apostol ovdje
potiCe je jedinstveno krs¢ansko iskustvo.

3:2 Rijec¢ ljubazni preuzima misao iz prethodnog stiha da su kr&¢ani objekti Oceve ljubavi,
koji ih smatra svojom djecom. To je sada istina (naglaseno). Ali iako je ta osnovna €injenica
sada istinita, jo$ nije otkriveno kakvi ¢e vjernici biti kada budu preobrazeni na Spasiteljevu
sliku.

Rije€ koja je dva puta prevedena kao otkriveno ista je rije€ koja je u 2:28 prevedena kao
.pojavljuje® (phanerdthé). Kada se Krist ,pojavljuje®, ono §to ¢e vjernici biti takoder ¢e se
~pojaviti“. Buduéi da ¢emo tada biti poput Njega, vjernici se sada ne Zele ,posramiti pred
Njim* (usp. 4:17-19).

Razlog zasto ¢e biti poput Njega u Njegovu dolasku jest taj Sto ¢e Ga vidjeti onakvim kakav
jest. Vidjeti Isusa u Njegovoj slavi automatski ¢e biti preobraZavajuce za svako dijete Bozje.
To se slaze s Pavlovim ucenjem da se njihova duhovna preobrazba ve¢ sada dogada dok
gledaju Njegovu slavu u Svetom pismu (2 Kor 3:18). Kr§¢ani imaju cudesno o€ekivanje za
buduc¢nost - slavno preobrazavajuée gledanje svoga Spasitelja - i to bi ih trebalo poticati
prema sli¢nosti Kristu sada. Trebalo bi ih nadahnuti da ,ostanu u Njemu* (2:28).

3:3 Divna istina da ¢e jednog dana potpuno biti poput svoga Gospodina Isusa, i fiziCki i
duhovno, jest nada koja €isti vjernike.
Nanovo rodena osoba uopce ne grijeSi jer u sebi ima bezgredno sjeme BoZje naravi i ne



mozZe grijesiti (vidi stih 9). Na unutarnjoj razini svoje otkupljene naravi, vjernik je potpuno Cist
kao i njegov Spasitelj. Ta ¢e se Cistoca potpuno ostvariti pri Gospodinovu dolasku (st. 2), ali
njihova je Cistoca ve¢ sada u srediStu njihovog bica.

Tako je izraz svatko tko ima ovu nadu u Njemu ekvivalentan lvanovom izrazu ,tko god
vjeruje u Njega [u Njegovo ime, itd.]*. Kada pojedinac vjeruje u Krista, Bog mu ura¢unava
pravednost. | ovdje se osoba €isti, ne zbog bilo kakve unutarnje moci svoje vjere, nego zato
8to je vjezbanje te vjere temelj na kojem ga Bog iznutra Cisti.

3:4 Grijeh je suprotnost Cisto¢i koja pripada Kristu i svima koji imaju nadu da ¢e biti poput
Njega. Bezakonje (anomia) moglo bi se bolje prevesti kao ,zloéa“ ili ,nepravda“. Cinjenje
grijeha ni na koji nacin ne izrazava niti o€ituje Cisto¢u o kojoj je lvan govorio u stihu 3.

3:5 Za one koji su se iznutra ocistili kroz nanovo rodenje (usp. st. 3), grijeh nije samo
neprikladan jer je zao (st. 4), nego i zato Sto je u suprotnosti s osobom i djelom Krista. lako
svaki kr§¢anin grijesi (1:8), grijehu nema mjesta u zivotu kr§¢anina (usp. Rim 6:1-4). Ne bi se
trebao tolerirati, a jo§ manje ni na bilo koji na€in odobravati (usp. 1 Iv 2:1)

Svrha Isusova prvog dolaska bila je da ukloni nase grijehe. Zbog Njegove Zzrtve na krizu, na
kraju ¢e grijeh svijeta biti uklonjen iz ljudskog iskustva. Nitko u Bozjem vje€nom kraljevstvu
(nakon posliednje pobune u tisucljetnom kraljevstvu; Otk 20:7-10) viSe nikada nece
sagrijesiti. 1zjave u stihu 2 ve¢ se odnose na taj vrhunac.

Odbacivanje grijeha, dakle, ne bi trebalo biti utemeljeno samo na njegovoj izopa¢enoj naravi,
nego i na spoznaiji da je cilj Spasitelja potpuno ga ukloniti iz zivota vjernika. Njegova vlastita
osobna disto¢a (st. 3) daje poticaj da se odbaci grijeh u svim njegovim oblicima. Jer On je
potpuno bez njega: u Njemu nema grijeha. Kristovo Zrtveno djelo, zajedno s Njegovom
osobnom i apsolutnom svetoséu, €ine grijeh sasvim neprikladnim za vjernika.

3:6 Buduci da u Kristu nema grijeha, vjernik koji ostaje u Njemu ne grijeSi (usp. 2:28).
Uc€injeno je mnogo pokuSaja, i ovdje i u st. 9, da se ova tvrdnja ublaZi. Jedan popularan nacin
bio je razumjeti sadasnje vrijeme (ne grijesi) kao ,ne nastavija grijesiti‘. Drugo popularno
gledidte jest da Ivan govori o idealu koji nije u potpunosti ostvaren u sadasnjem iskustvu.
Obje interpretacije suprotne su izjavi iz stiha 5 da ,u Njemu nema grijeha“. Ako je to tako, ne
moze se rec€i da je onaj koji ostaje u BezgrieSnom samo ,malo“ greSan! Ako u Kristu ne moze
biti ,ni malo“ grijeha, ne moZe se ni najmaniji grijeh unijeti u iskustvo za koje se izri€ito kaze
da je u Njemu.

Nepriznavanje logiCke veze izmedu stihova 5 i 6 razlog je zasto je stih 6 pogreSno shvaéen.
Kao rezultat toga, ovo nerazumijevanje prenosi se i na stih 9.

1 Iv 1:8 jasno pokazuje da nijedan kr$¢anin ne moze tvrditi da je iskustveno potpuno
slobodan od grijeha u ovom zivotu. Ali istodobno, iskustvo ,ostajanja u Njemu“ iskustvo je
bez grijeha. Jedno podrucje poslusnosti nije ,kontaminirano® prisutno$éu grijeha u drugim
podrucjima. Ako osoba posluSa zapovijed da ljubi svoga brata, ta poslusnost nije okaljana u
Bozjim oc¢ima nekim drugacijim padom u zivotu, poput manjka budnosti u molitvi (usp. Ef
6:18).

Kad vjernik hoda u zajednidtvu s Bogom, Bog moZe pogledati mimo svih njegovih padova i
grijeha i vidjeti stvarnu poslusnost koja je ondje. U 1:7 lvan je objasnio da ¢ak i dok hoda u
svjetlu, €iS¢enje se odvija po zasluzi Kristove krvi. Dok vjernik hoda u svjetlu i €ini ono $to
Bog zapovijeda, Bog ga vidi kao onoga koji je potpuno o€iS¢en i bez ikakve optuzbe za
nepravednost.



Dakle, kada vjernik ostaje u Njemu, pozitivna posiusnost je ono Sto Bog uvazava i
prepoznaje. Grijeh koji jo$ ostaje ni na koji nadin ne proizlazi iz Zivota ostajanja, i taj je grijeh
oCid¢en u skladu s 1,7. Iskustvo ,0stajanja“ stoga je ekvivalent posluSnosti.

Buducdi da grijeh nema udjela u iskustvu ostajanja, slijedi da tko god grijesi, nije Ga ni vidio
ni upoznao.

PogreSno je posegnuti za sadasnjim vremenom glagola grije$i, kao da znaéi ,nastavlja
grijesiti (vidi st. 9). Tok misli upuéuje na suprotnost izmedu grijeha i Krista, izmedu grijeha i
ostajanja. Svaki poku$aj da se ,malo grijeha“ ili ,povremeni grijeh“ uklopi u Ivanove izjave
potpuno ponidtava kontrast koji apostol gradi. Buduéi da ¢ak i vjernici grijeSe (1,8), izjava je
namijenjena obiljeziti svaki grijeh kao proizvod ne samo neostajanja nego i sliepoce prema
Bogu.

Svaki je grijeh na neki nacin varljiv (Heb 3:13) i proizlazi iz pomracenja srca prema Bogu. Ne
prepoznati da Ivanova izjava vrijedi za svaki grijeh znaci potpuno promasiti njegovu poantu.
Ako su revisionisti racionalizirali grijeh, bili su u krivu. Ljudi grijeSe kada su na neki nacin
slijepi i neupuceni o pravom Bogu.

3:7 Jednostavnost uma i duha Cesto je najbolja zastita za krd¢anina od hereza koje tvrde da
imaju ,dublje” znanje za podijeliti. Jasno je da je u prethodnom materijalu (posebno st. 4-6)
Ivan imao na umu revizioniste. Citatelji ne smiju dopustiti da ih ti antikristi prevare. Neki su
vjernici vjerojatno mislili da mogu grijesiti i nastauviti tvrditi da su u dodiru s Bogom.

Da se ne bi prevarili, Citatelji moraju imati na umu jednostavnu Cinjenicu da onaj koji
prakticira pravednost jest pravedan, kao sto je i On pravedan. lvanova poanta jest da
pravednost (a ne grijeh) pokazuje da osoba ima savrSeni, unutarnje pravedni polozZaj pred
Bogom (vidi 2,29).

Samo pravednost proizlazi iz unutarnje naravi onoga koji ve¢ je pravedan kao $to je i Bog
pravedan, jer ,u Njemu nema nikakve tame“ (1:5). Kad vjernik sagrijesi, to nije o€itovanje
bozanske pravednosti.

3:8 Ako su vjernici pravedni, i grijeh nije oCitovanje te pravednosti, onda je grijeh koji vjernici
¢ine (1,8) od davla, to jest, izvor mu je u njemu. Tumacdi koji ovakvu izjavu shvacaju kao da
znaci da ispovijedajuci kr§¢anin nije spasSen, promaSuju poantu. Budu¢i da i sam lvan
priznaje da krd¢ani grijeSe (vidi 1:7-10), ako je onaj koji grijeSi nespasen, tada su svi
nespaseni!

Ivan navodi da je davao grijeSio od podetka, to jest, on je izvor svakoga grijeha, a njegova
gre$na karijera datira od samog pocetka. (PoCetak se ovdje ne odnosi na vje€nost, jer je
davao stvorenje, a ne vje€an. Odnosi se na izvorno stanje stvaranja kakvo je bilo kada je
Sotona uveo grijeh u njega; 1z 14:12-15; Ez 28:11-15.) Biti od davia znadi ,raditi daviov
posao“ (usp. Isusove rijeci Petru u Mt 16:23).

Takoder, sudjelovanje u grijehu sudjelovanje je u samoj stvari koju je Isus doSao unistiti, jer
se Sin Bozji o€itovao zato da unisti djela davla (usp. st. 5, ,o€itovao se da uzme nase
grijehe®).

3:9 Osoba koja je rodena od Boga ima BoZje sjeme u sebi i stoga nije sposobna grijesiti
(on ne moze grijesiti) po samoj ¢injenici svoga rodenja od Boga.

Naravno, mnogi su se pitali kako se ova tvrdnja moZe uskladiti sa stvarno$cu, buduéi da
krscani ipak grijeSe, kako i sam Ivan priznaje (1:8). No odgovor je vrlo blizu. U 1:8 Ivan
upozorava: ,Ako kazemo da nemamo grijeha, sami sebe varamo.* Ali u 3:9 kaze: ,tko je
roden od Boga ne grijesi.”



Kao cjelovite osobe, vjernici grijede i nikada ne mogu tvrditi da su slobodni od toga, ali njihov
Lunutarnji Covjek®, koji je preporoden, ne grijesi.

Opisujuéi svoju borbu s griiehom, Pavao primje¢uje da dvije razliCite sile djeluju u njemu.
Tako da moze redi: ,Jer ja se s radoSc¢u slaZzem sa zakonom BoZjim po unutarnjem ¢ovjeku.
Ali vidim drugi zakon u svojim udovima, koji se bori protiv zakona mog uma i zarobljuje me
zakonom grijeha koji je u mojim udovima“ (Rim 7:22-23). Prije toga zakljuCuje: ,,A sada, ako
¢inim ono Sto ne Zelim, vise to ne €inim ja, nego grijeh koji prebiva u meni“ (st. 20).

Njegov zakljuCak je jednostavan: ,Dakle, ja umom sluzim zakonu Bozjem, a tijelom zakonu
grijeha“ (st. 24). U srediStu svoga bi¢a (u unutarnjem ¢ovjeku) on ne grijeSi i ne moze grijesiti.
Unutarnji Covjek (,preporodeno ja“) potpuno je neprobojan za grijeh, potpuno porobljen
Bozjoj volji. Ako se grijeh dogodi, ne poc€ini ga unutarnji Covjek.

Grijeh doista postoji u kr8¢aninu, ali on je stran i izvanjski njegovom preporodenom
unutarnjem ja, gdje Krist prebiva u savrSenoj svetosti. Buduéi da je Krist vjecni zivot (1 Iv
5:20), onaj koji posjeduje taj zivot ne moze grijesiti jer je roden od Boga. BoZansko sjeme
(sperma) toga zivota ostaje (mend, ,ostaje”, ,boravi“) u onome koji je nanovo roden, Cinedi
grijeh nemoguéim na razini njegova preporodenog unutarnjeg bica.

Ovo razumijevanje stiha 3:9 prirodno se nadovezuje na 2:29-3:8. Apsolutni kontrasti poznati
su dio Ivanova nacina govora. Najistaknutiji medu njima su suprotnosti svjetlo/tama i
smrt/Zivot. No njima se mora dodati i suprotnost grijeh/pravednost, koja se istaknuto pojavila
u ovoj cjelini.

Nekoliko desetlje¢a bilo je popularno misljenje da je klju¢ za razumijevanje 3:9 u sadadnjem
vremenu glagola grijesiti. Prema tom tumacenju, stih bi trebao glasiti: ,Tko je roden od Boga
ne nastavlja grijesiti; jer njegovo sjeme ostaje u njemu; i on ne moze nastaviti grijesiti, jer je
roden od Boga.“ (NIV ima slican prijevod.) U ovom gledanju, trajno ustrajanje u grijehu ne
dogada se ako je osoba nanovo rodena.

Ali to otvara viSe pitanja nego Sto daje odgovora. Zar svi kr§¢ani ne nastavljaju grijesiti sve
do dana svoje smrti? Ne grijeSe li kr§¢ani svakodnevno? Kako itko moZe tvrditi da ne
nastavlja grijesiti? Dolazi |li ponovno rodena osoba do nekog trenutka u kojem prestaje
grijeSiti? Ovaj predlozeni prijevod nista ne rjeSava.

Preporodena osoba moze izraziti sebe samo kroz pravednost (usp. 2,29) i nikada se ne
moze izraziti kroz grijeh, jer ne moze grijesiti.

3:10a NKJV uzima ovu izjavu kao upucivanje na ono $to slijedi (primijetite dvotoCku u
njihovom prijevodu). No, bolje je uzeti zadnju polovicu stiha kao pocetak nove cjeline. Rijeci
U ovome odnose se unatrag, a ne unaprijed u ovom kontekstu. Upotreba rije€i o€ituju se u
retku 10a, povezuje izjavu s onim $to je prethodilo u 2:29-3:9. Djeca Bozja... ocituju se time
Sto Cine pravednost. Ovo se ne treba gledati kao test spasenja. lvanov jedan jedini test
spasenja je vjera (usp. 5:1i 5:9-13). Umjesto toga, ovo je jednostavno izjava o tome kako se
BozZja djeca ocituju.

Oni koji vide 1. Ivanovu kao priru€nik za utvrdivanje tko je spasen, a tko nije, teSko zlorabe
ovu knjigu. lvan razvija temu iz 2:28 da se smjelost pred Gospodinom nudi onima koji ostaju
u Njemu. Ostajuéi u Njemu, vjernici mogu i doista se oc€ituju kao djeca Bozja. Ali oni koji ne



ostaju ne oc€ituju se tako. Stvarnost njihova preporodenog unutarnjeg &ovjeka ostaje
skrivena.

Isti princip vrijedi za djecu davla. Nema dobrog razloga shvatiti ovaj izraz kao upucivanje na
nespasene ljude opcenito (vidi r. 8). I1zraz djeca davia ima opisnu narav. U svjetlu 2. lvanove
9 (vidi tamoSnje komentare), kr§¢anin koji je odstupio od ispravnog nauka o osobi i djelu
Isusa Krista i koji snazno se protivi istini moze se tako opisati. To nije nista ¢udnije od
¢injenice da je Isus svoga uCenika Petra nazvao ,Sotonom* (Mt 16:23). ,Dijete davla“ je
svatko tko radi davolov posao suprotstavljajuci se istini.

C. Uceci prepoznavati krs¢ansku ljubav (3:10b—23)
1. Sto nije ljubav (3:10b—15)

3:10b Ovdje Ivan potvrduje da ono $to vrijedi za onoga tko ne €ini pravednost, vrijedi i za
onoga tko ne ljubi svog brata. U oba slu€aja osoba nije od Boga u smislu da Bog nije iza
onoga $to ona €ini.

Kao i u slu€aju izraza od davla u r. 8, pogreSno je izraz nije od Boga (gr¢. ek fou theou)
shvatiti kao da znadi ,nije roden od Boga“. Prijevod NIV-a: ,Tko ne &ini &to je ispravno nije
Bozje dijete,” parafrazira i istodobno pogresno tumacdi tekst. U ovom tekstu nema nista o
tome da netko nije Bozje dijete. Kako bi i moglo biti? Netko mora biti BoZje dijete prije nego
8to moZe mrziti svog brata. Nespasena osoba nema kr§¢anskog brata kojeg bi mogla mrziti
(usp. 2:9).

Ivan takoder prelazi s Sire na uzu temu. RijeCi tko ne vrsi pravednost mogu se odnositi na
bilo koga tko nema pravedno ponasanje, bio spaSen ili ne. Ali rije€i onaj tko ne ljubi svoga
brata uvode specifi€nu vrstu pravednosti koju samo kr§¢anin moze pokazati - ili ne pokazati.

3:11 Ne voljeti svoga brata nije niSta manje nego prekrsaj Spasiteljeve zapovijedi da ljubimo
jedni druge (Ilvan 13:34). Izvorna zapovijed bila je izre€ena tek nakon §to je Juda napustio
Gornju sobu (Ilvan 13:30). Takva zapovijed ne bi se odnosila na Judu, koji nije bio BozZje
dijete.

Dakle, nova tema u ovoj cjelini poslanice (3:10a—23) odnosi se na zapovijed koja je dana
samo vjernicima i koju samo ponovno rodena osoba moze ispuniti ili ne ispuniti. Ovu poruku
o ljubavi primili su od pocetka svojega kr§¢anskog iskustva (usp. 2:7).

3:12 Klasi¢an primjer mrznje izmedu brace je slu¢aj Kaina i Abela (Post 4:1-15). Kain je bio
od Zloga u smislu da je ono Sto je ucinio potjecalo iz sotonskog utjecaja, a ne iz bilo ¢ega
povezanog s Bogom (usp. 1 Ivanova 3:8, 10b). Kao $to je Isus rekao, Sotona je ,od poletka
bio ubojica“ (lvan 8:44).

Je li Kain ikada bio preporoden, pitanje je na koje se ne moze odgovoriti na temelju biblijskih
podataka. Ali Ivan koristi ovaj fizicki odnos izmedu Kaina i Abela kao ilustraciju duhovnog
odnosa medu kr§¢anskom bracom. | kao 5to je moguée da jedan brat ubije svog bioloSkog
brata, moguce je i da jedan kr$¢anin ubije drugoga. Tako tezak zlo€in kao ubojstvo nije u
Novom zavjetu smatran necim $to kr§¢anin ne moZze pociniti (usp. 1 Pt 4:15). Ako bi kr§¢anin
bio kriv za ubojstvo, utjecaj zloga bio bi iza toga.



Apostolove sljedece rije€i mnogo govore. Zasto ga je ubio? Zato $to su njegova djela bila
zla, a bratova pravedna. Tako je duhovna zavist dovela do prvog ubojstva u ljudskoj
povijesti. Kad god krséani osjecaju krivnju jer je njihovo pona$anje protivnho Bozjoj volji, lako
im je iskusiti mrznju prema onima za koje znaju da ih Bog odobrava.

3:13 Mnogi vide redak 13 kao objasnjenje redaka 11-12 i skloni su gledati na Kaina kao
primjer onoga S$to treba o&ekivati od svijeta, ali neCega $to nije moguc¢e medu krdéanskom
bracom. No Siri kontekst pokazuje da Ivanova namjera nije takva. On Zeli suprotstaviti
bratsku ljubav svjetskoj mrznji, pokazujuéi pritom da se ponekad i braca ponasaju poput
svijeta.

Dok je mrznja brata prema bratu potpuno nespojiva s Isusovom zapovijedi ,da ljubimo jedni
druge®, te stoga ne bi smjela biti o€ekivano iskustvo, isto se ne moze reci za svijet. Svjetska
mrznja, kao $to je Isus ucio, jest nesto Sto treba ocekivati (lvan 15:18-19). Dok bi se Citatelji
mogli éuditi mrznji od brata, mrznja svijeta treba se unaprijed pretpostauviti.

3:14 Naglaseno mi bez sumnje se odnosi na same apostole. Za razliku od ,svijeta“, apostoli
ljube svoju kr§¢ansku bracu.

Uistinu, Ivan izjavljuje: mi [apostoli] znamo da smo presli iz smrti u zivot jer ljubimo
braéu. To je viSe od tvrditi da ljube svoje kr8¢anske suputnike. To je i tvrdnja o odredenoj
vrsti iskustva. Apostoli su u stanju prepoznati svoje iskustvo Jjubavi kao iskustvo Zivota, a ne
smirti.

Rijeci predli iz smrti u Zivot ne znace da su apostoli bili sigurni u svoje vie€no spasenje zato
Sto su ljubili braéu. Nema razloga zasto bi to bilo istinito, ni za njih ni za ikog drugog
kr&¢anina. Sigurnost spasenja temelji se na BoZjem svjedoCanstvu (vidi 5:9-13). Umjesto
toga, u sasvim uobiCajenom znacenju rijeCi znati, Ilvan izjavljuje da on i njegovi apostoli
iskusno poznaju svoj prijelaz iz smrti u Zivot kroz ljubav prema kr&éanskoj braci.

Posljedica toga je da se prijelaz iz smrti u Zivot, koji se dogada u trenutku spasenja (lvan
5:24), moze iskustveno poznavati i cijeniti kroz kr§¢ansku ljubav.

Nasuprot tome, onaj tko ne ljubi svoga brata ostaje u smrti. Ne postoji nacin da kr§¢anin
koji ne ljubi svog brata ima ono neposredno, iskustveno znanje zivota o kojem lvan govori.
Naprotiv, takva osoba ostaje (,boravi“) u smrti. Ako je ljubav iskustvo ,Zivota“, kaze Ivan,
mrznja prema kr§¢anskom bratu je iskustvo smrti (usp. Rim 7:9-10).

Stoga nema razumskog prigovora konceptu da kr§éanin ,boravi“ u smrti u smislu da je
izgubio doticaj s iskustvom BozZjeg Zivota. Za znacajnu razliku od 2:9-11; 3:10, 12, u frazi
»Svoga brata“ nema gréke rijeCi njegov. Izjava iz r. 14 moze se odnositi ne samo na kr§¢ane
koji mozda mrze odredenog krS¢anskog brata, nego i na bilo koga drugoga tko bi mrzio
takvog brata. Nije vazno tko mrzi. Mrznja od kr§¢anina jest iskustvo u podrucju smrti.

3:15 Mrznja prema bratu takoder je iskustvo ubojstva. Osoba koja mrzi svog kr§¢anskog
brata zapravo se nimalo ne razlikuje od Kaina (usp. r. 12), iako mozZda ne pocini izravan &in

fizickog ubojstva svog brata. Duh mrznje jest Zelja da se ,rijeSi“ svoga brata i ravnodusnost
prema njegovoj smrti.



Ivan ne kaze (kako NIV parafrazira): ,Nijedan ubojica nema vjecni Zivot u sebi. NKJV (i
NAS) bolje prevode gr¢ki tekst kao: Nijedan ubojica nema vje€ni zivot koji u njemu
boravi.

Klju¢ je u pojmu boravijenja. StoviSe, Ivanova ideja boravljenja uvijek podrazumijeva
uzajaman odnos, kao $to je i Isus rekao: ,Ostanite u meni i ja u vama*“ (lvan 15:4; vidi 1 Iv
2:27). Buduéi da je sam Krist vje€ni zivot (usp. 5:20), re¢i da netko nema vjecni Zivot koiji
boravi u njemu jednako je kao reéi da Krist ne boravi u njemu.

2. Sto je ljubav (3:16-18)

3:16 Krsc¢anska se ljubav mozZe prepoznati po svojoj uskladenosti s vrhovnim uzorom koji
nalazimo u Kristovoj smrti za nas. lako je Krist umro za cijeli svijet (2:2), kad vjernik razmislja
o vlastitoj obvezi ljubavi, treba se usredotoditi na €injenicu da je Krist umro upravo za njega.
Kao osobni korisnici Njegove velike Zrtve, vjernici bi trebali biti spremni podnijeti slicnu Zrtvu
za bracu.

Rije€ znamo stoji u perfektu, $to upuéuje na stanje koje proizlazi iz proslog dogadaja ili Cina.
Jednom kada krs¢anin shvati Kristovu ljubav prema sebi, dolazi do kona¢ne spoznaje o tome
8to kr8¢anska ljubav uistinu jest.

3:17 Ponekad je lakSe izjaviti spremnost da se umre za brata nego mu pomoci u trenutku
njegove potrebe. Ivan stoga Zeli provjeriti stvarnost krs¢anske ljubavi prema bratu nudeci
primjer koji je mnogo vjerojatniji od prilike da se umre za brata.

U retku 16 grcka rije€ za ,zZivot® jest psyché. U retku 17 Ivan Koristi drugu gréku rije€ za
wzivot* (bios, Zivot u njegovim zemaljskim i/ili materijalnim aspektima), pa se zato prevodi kao
dobra. Doslovno bi se moglo prevesti: ,,Ali tko ima ovaj svjetski Zivot!“ Misao je da
dijeljenje materijalnih dobara koja odrZavaju Zivot s drugim kr§¢anima u svojoj srzi znadci
polaganje vlastitog Zivota za njih.

Ako, medutim, kr§¢anin zatvori svoje srce pred potrebnim bratom, to govori o njegovu
odnosu prema Bogu.

Krs¢anin koji se tako pona8a bez suosjeéanja nema stvarno iskustvo BoZje ljubavi. Ivanovo
retoriCko pitanje: kako Bozja ljubav prebiva u njemu? jednostavno znaci da Bozja Jjubav u
njemu ne prebiva. Takav kr§¢anin ne hodi kao $to je hodio njegov Ugitelj (usp. 2:6) i stoga ne
Zivi Zivot prebivanja u Bogu.

3:18 Citatelji ne smiju misliti da su izrazili ljubav ako je taj izraz samo verbalni (rijeéju),
ograni€en iskljuCivo na jezik. Istinska ljubav zahtijeva djelovanje (djelom) i uskladenost s
istinom. Izrazom u istini lvan misli da ljubav prema drugim kr§¢anima mora biti u skladu s
ocCitovanjem ljubavi u Kristu (usp. r. 16).

3. Sto ljubav ¢&ini za vjernike (3:19-23)

3:19 Ovdje se ne radi o sigurnosti spasenja, nego o tome sudjeluje li netko u istini u pogledu
kr§¢anske ljubavi. Vjernik u Krista lako se moze zapitati: ,Mogu li ljubiti kao Sto je On ljubio?
Cinim li to doista?"



Izraz od istine odjek je poticaja iz retka 18 da vjernici ljube ,dijelom i u istini“. Uvodne rijeci
I po ovome odnose se na redak 18 i u biti znace: ,| Cineéi to” (ij. ljubedi dijelom i u istini).
Kada vjernici djeluju u ljubavi djelima koja odrazavaju istinu o ljubavi, kako je objavljena u
Kristu, mogu znati da su od istine.

Ako kr§¢anin sumnja u svoju sposobnost da izrazi kr§¢ansku ljubav prema braci, on zapravo
sumnja moze li se povezati s istinom objavljenom u Kristu o takvoj ljubavi ili u njoj sudjelovati.
MozZda osjec¢a krivnju zbog proslih neuspjeha ili snaZzan osjec¢aj nedostatnosti, ali djelujuci u
ljubavi kako nalaze redak 18, moze uistinu znati da tim djelima sudjeluje u istini - odnosno,
da je od istine. Drugim rijeCima, takvim ljubljenjem moZe znati da njegova djela imaju izvor u
istini.

RijeCi koje slijede, i umirit éemo svoja srca pred Njim, najbolje je povezati s rijeima
sljedec¢ega retka.

3:20 NKJV pogreSno tretira ovaj redak kao zasebnu re€enicu jer izostavlja ponavljanje
poCetne grcke rijeci hoti (,,jer). No hoti se u grckom ponavlja ispred re€enice koja na
engleskom zapocinje s ,Bog je veci“, ali u NKJV ostaje neprevedena. Prijevod bi trebao biti
povezan sa zavrSnim dijelom retka 19 i glasiti ovako:

i umirit cemo [ili: uvjeriti, peisomai] svoja srca pred Njim da [hoti], ako nas naSe srce osuduje,
da [hoti] Bog je veéi od naSega srca i zna sve.™

Djelujuéi djelima ljubavi (,po ovome®, r. 19), vjernici mogu znati da su ,0d istine“. Ali takoder,
takvim djelovanjem mogu umiriti svoja osudujuca srca. Kada vjernici ljube ,dijelom i u istini®,
trebaju uvjeriti svoja srca da je Bog veci od njihova srca i da savrSeno zna ljubav koju su
pokazali svojim djelima.

Kada vjernici ljube ‘dijelom i u istini’, trebaju umiriti [uvjeriti] svoja srca da je Bog veci od
njihovih srca, jer On savrSeno dobro zna ljubav koju su iskazali svojim djelima.

Kada vjernici u molitvi pristupaju BoZjem prijestolju milosti, trebaju racunati s tim da Bog zna
(Cak i ako nase srce to ne zna!) sto su uistinu ucinili iz ljubavi.*

3:21 Kada vjernici dolaze pred Boga, moguée je da ih njihova srca ne osuduju zbog
neuspjeha u izrazavanju kr§¢anske ljubavi. To moze biti zato $to njihova srca prihvacaju
Cinjenicu da Bog uzima u obzir ljubav oCitovanu ,dijelom i u istini“ (usp. r. 18), ili zato §to su ih
Luvjerili“ da to ucine (r. 19). U svakom slucaju, rezultat je pouzdanje prema Bogu.

Rije€¢ za pouzdanje (parrésia) ista je ona koja se koristi u 2:28 (,imati pouzdanje pred Njim i
Njegovu dolasku®). Ocito je da ako vjernici nemaju pouzdanje pred Bogom kada kleCe u
molitvi (usp. r. 22), jo$ je manje vjerojatno da ¢e imati takvo pouzdanije pri Njegovu dolasku.

3:22 Kao $to nagla8avaju rijeci “pred Njim” u retku 19, lvan u ovom neposrednom kontekstu
razmislja o ,pouzdanju“ u molitvi. (Ovoj Ce se temi vratiti u 5:14—17.) Rezultat pouzdanja
prema Bogu u molitvi, naravno, jest usliS8ana molitva. Zato: $to god zatrazimo, primamo od
Njega.

Razlog takve usliSane molitve dvostruk je: jer (1) drzimo Njegove zapovijedi i (2) €inimo
ono Sto je ugodno u Njegovim o€ima. Takoder, kr§¢anin koji aktivho nastoji ugoditi Bogu



neée moliti za ono $to Mu nije ugodno. Kada, dakle, molitva proizlazi iz srca onoga komu je
BoZja volja na prvome mjestu, tada ¢e sve §to zatrazi od Boga i primiti od Njega, jer moli ,u
skladu s Njegovom voljom* (5:14).

3:23 Ivan zaklju€uje ovu manju cjelinu (rr. 19-23), kao i Siru podcjelinu (3:10b—23), sazetkom
onoga $to znadi ,drzati njegove zapovijedi i Ciniti ono §to je njemu ugodno® (r. 22). Da je rijeC
o sazetku vidi se po jasnom prijelazu s mnoZine ,zapovijedi“ (r. 22) na jedninu zapovijed.
UsliSana molitva (usp. r. 22) u svojoj se osnovi temelji na poslusnosti toj zapovijedi.

Ova zapovijed ima dva aspekta. Prvi je da trebamo vjerovati u ime njegova Sina Isusa
Krista. lvan povezuje vjeru i ljubav u jednu jedinstvenu zapovijed za kr§¢ane. Vjera u ime
njegova Sina Isusa Krista daje zivot svim vjernicima i omoguéuje da druge vjernike gledaju
kao svoju braéu i sestre. Taj odnos im daje pravi predmet njihove ljubavi kada nam je re¢eno
da ljubimo jedni druge. Vjera u ime BoZjega Sina preduvijet je i bitha sastavnica ljubavi
prema drugima.

Zavrdne rijeCi retka, ,kako nam je dao zapovijed®, odnose se na Isusa, od kojega je izravno
doSla zapovijed da ljubimo jedni druge (lvan 13.34). Redak bi se trebao Citati ovako: da
vjerujemo u ime njegova [BoZjega] Sina Isusa Krista i da ljubimo jedni druge, kako nam je on
[njegov Sin] zapovjedio. BozZja se volja, dakle, moze sazeti kao vjera u ime njegova Sina i
poslusnost zapovijedi njegova Sina.

D. UGiti prepoznavati Boga ljubavi (3:24 — 4:16)
1. Potvrda Bozjeg prebivanja (3:24)

3:24 Onaj koji drzi njegove zapovijedi prebiva u njemu, a i on prebiva u njemu (poslusni
vjernik). Posludni vjernik ima Boga koji u njemu ,nastanjuje svoj dom“ (usp. Ivan 14:23).
Takvo iskustvo s Bogom najvisi je oblik zajedniStva s Bogom, za koje je lvan ve¢ na pocetku
poslanice rekao da je njezin cilj (usp. 1,3).

lako je Duh ranije bio spomenut pod nazivom ,pomazanje”. Sada se izri€ito navodi. Ako Bog
doista prebiva u nama, to se moze prepoznati po Duhu... kojega nam je dao.

2. Prepoznavanje Bozjega Duha (4:1-6)

4.1 Sotona ima mnoge duhove koji mu ovdje sluze, §to se vidi po tome da su mnogi lazni
proroci izasli u svijet.

U r. 1-2 Ivan se koristi prili€¢no Sirokim znacenjem pojma duh. Sama rije€ mozZe oznacavati
ljudski duh, nadnaravna bi¢a poput demona ili stav odnosno raspoloZenje. lvan ne nastoji biti
precizan; on upozorava na svaki zlonamjerni sotonin duh, na svaki ljudski duh koji postane
njegovim orudem, kao i na svako o itovanje ,duha zablude“ (usp. r. 6) koje obiljeZzava
sotonski nauk.

LaZne proroke treba ispitivati ,po njihovim plodovima® (usp. Mt 7:16—20). Suprotno raSirenom
tumacenju, fo ne znadi da ih treba ispitivati po njihovim djelima. Naprotiv, kako pokazuje Mt
12:33-37, njihovi su plodovi njihove rijeéi! Izgledaju kao ovce, a u stvarnosti su ,grabeZljivi
vukovi“ (7:15).



Njihovo pona$anje ih ne razlikuje od ovaca, nego njihova poruka!

4:2 |spit koji se moze primijeniti na svaki duh jest njegova spremnost ili ne spremnost (usp.
r. 3) da prizna Isusa Krista utjelovljenoga. RijeCi po ovome $to znate odnose se na ono $to
prethodi i znace: ,Ovako (to jest, ispituju¢i duhove) prepoznajete Duha BoZjega.“ Nakon ove
tvrdnje treba stajati to¢ka, a ne dvotocka, tako da rije¢i Svaki duh zapoc€inju novu re€enicu.

U tom smislu r. 2b—3 daju ispit kojim se prepoznaje Bozji Duh. Redci 1—-2a naglasavaju da ¢e
samo oni koji su spremni ispitivati duhove moci prepoznati Duha BoZjega. Ako ,vjeruju
svakom duhu®, zapravo nece znati koji je od njih uistinu od Boga.

Povezivanje Duha Bozjega s izrazom svaki duh koji ispovijeda ocito ima za cilj povezati
Duha Svetoga sa svakim ljudskim duhom koji daje to priznanje. Vjerojatniji prijevod izjave da
je Isus Krist dosao u tijelu glasi: ,Svaki duh koji ispovijeda Isusa kao Krista koji doSao je u
tijelu.“ lvanova glavna teoloSka briga jest da se Isusa prepozna kao Krista (usp. 2:22).
Revizionisti su mozda zastupali uenje da je /sus bio samo €ovjek, a da je bozanski Krist bio
bestjelesno, duhovno bi¢e koje je na njega si8lo pri krétenju, ali ga je napustilo prije njegove
smrti.

4:3 Nasuprot ,svakom duhu koji ispovijeda® Krista stoji svaki duh koji ne ispovijeda...
Isusa [kao] Krista koji je dosao u tijelu. Takav duh predstavija duh Antikrista. lvan ne
kaze svaki duh koji nije¢e, nego svaki duh koji ne ispovijeda. Krivovjerno u¢enje moze prikriti
punu razinu svoga odstupanja od istine jednostavno time $to ne potvrduje neku kljuénu
biblijsku istinu.

4:4 |vanovi Citatelji imaju duhovnu snagu i sposobni su uspjeSno se oduprijeti antikristima
(usp. 2.12-14.20-21). Razlog njihove pobjede jest to Sto posjeduju Duha Svetoga, koji
prebiva u njima kao i u svim kr§¢anima (usp. 3:24; Rim 8:9). Upravo zato $to je On (Duh
Bozji)... veéi od onoga (Sotone) koji je u svijetu, moguce je pobijediti svjetske prijevare.

4:5 Antikristi, odnosno revizionisti, prikazani su u o8trom kontrastu s Citateljima. Dok su
Citatelji ,od Boga®“, revizionisti su od svijeta i stoje u suprotnosti s Njim (vidi komentare uz
2,15-16). Oni govore kao od svijeta u smislu da je njihova poruka svjetovna po sadrzaju i
gledistu. Stoga, ne iznenaduje sto ih svijet sluSa. Krivovjerje ima mnogo vecu privlaénost za
svjetovne ljude nego pravoslavce.

4:6 U r. 4-6 pojavljuju se tri suprotstavljene zamjenice: ,,Mi - Vi — Oni —“. ,Vi“ se odnosi na
Citatelje, ,Oni“ na revizioniste, a ,Mi“ na apostole. U najpunijem smislu apostoli su bili od
Boga jer je njihov nauk dolazio izravno od Njega.

Stoga su s pouzdanjem mogli tvrditi: Tko poznaje Boga, slusa (,Cuje”) nas. Kao §to je
istaknuto u 2:3 (usp. 2:13-14), u ovoj poslanici pojam ,poznavati“ Boga oznaava napredak
iznad puke duhovne nezrelosti (usp. komentare uzr. 7).

Jedno obiljezje zrelog kr§¢anina jest to da je otvoren i poslusan apostolskom nauku.

Iz toga slijedi da onaj tko nije od Boga ne slusa (,ne prihvaca“) nas. lvan mozda ima na
umu svakoga tko nije u pravom odnosu s Bogom kao osobu koja odbacuje apostolski
autoritet i nauk. Takva osoba moZze biti i viernik i nevjernik.



RijeCi Po ovome znamo mogu se odnositi na apostole, koji su predmet ranijih tvrdnji u
ovome retku. Apostoli su bili sposobni pravilno razlikovati izmedu duha istine i duha
zablude na temelju toga podlijeze li se pojedini duh apostolskoj istini ili je odbacuje. Ivan
osuduje revizioniste kao ,laZne proroke* koji su ,od svijeta“ (r. 1-3.5).

3. Prepoznavanje Bozjeg prebivanja (4:7-16)

4:7 Apostol sada ostavlja raspravu o mnogim laznim duhovima koji su ,izas$li u svijet* kako bi
zaveli krS¢ane svjetovnim idejama. Njih treba odbaciti kako bi se Citatelji mogli usredotogiti
na medusobnu ljubav.

Ako bi Citatelji poslusali zapovijed da ljube jedni druge, nastavili bi s djelovanjem koje ima
svoje posebno ishodiste u njihovu nebeskom Ocu. Razlog tomu jest to §to je sama ljubav od
Boga.

Iz toga slijedi da se o svakome tko ljubi mogu sa sigurno3cu reci dvije stvari: (1) takva je
osoba rodena od Boga i (2) ona takoder poznaje Boga. Ivan ta dva pojma smatra
razli¢itima, jer u retku 8 kaze: ,Tko ne ljubi, ne poznaje Boga.” Bilo bi lako reci: ,, Tko ne ljubi,
nije roden od Boga i ne poznaje Boga“, kao izravnu suprotnost tvrdnji iz retka 7. Ali upravo to
se ne moze reci. lvan je ve¢ govorio 0 osobi koja ,mrzi svoga brata“, $to je nemoguée za
nekrd¢anina, jer krd¢anin njemu nije brat (usp. 2:11; 3:10b; 3:15; 4:20). Oni koji uCe da
kr&¢anin ne moZe mrziti drugog kr§¢anina, u¢e mit.

4:8 Buduc¢i da se ponovno rodenu krs¢aninu moze dogoditi da ne ljubi, tada bi njegov
nedostatak ljubavi pokazao da zapravo jo$ nije dodao do istinskog poznavanja svoga
nebeskog Oca (usp. 2:3). Bog koiji ga je rodio jest ljubav.

Ovdje se nalazi druga od dviju velikih lvanovih tvrdnji o Bogu u Prvoj Ivanovoj poslanici.
Prva, u 1:5, glasi: ,Bog je svjetlo.“ Sada Ivan izjavljuje da je Bog ljubav. Prva tvrdnja upucuje
na njegovu savrSenu svetost, njegovu potpunu slobodu od grijeha i prijevare. Druga
potvrduje da je njegova temeljna narav obiljeZzena Jjubaviju. To ne znaci da Bog nema drugih
osobina, poput mudrosti i pravednosti, nego pokazuje da je ljubav temeljna za ono Sto Bog
jest i za ono sto Cini.

4:9 Najuzviseniji izraz Bozje ljubavi prema nama jest ljubav njegova jedinorodenog Sina.
Svrha toga $to je Bog je poslao svoga jedinorodenog Sina bila je da po njemu imamo zivot.
Premda se to ovdje izri€ito ne navodi, u retku 10 jasno je naznaceno da je Bozji Sin morao
umrijeti kako bismo mi mogli Zivjeti. Tako je oCitovanje Bozje ljubavi uklju€ivalo dva suprotna
iskustva: smrt za BozZjega Sina i Zivot za vjernike. Cinjenica da je Bog to dopustio svome
ljublienom Sinu kako bismo mi imali vje€ni zivot snazno govori o velicini te ljubavi.

4:10 BoZja ljubav nije bila odgovor na nasu: ne da smo mi ljubili Boga, nego da je on
ljubio nas. BoZja je ljubav nastojala odgovoriti na naSu duhovnu potrebu: i poslao je svoga
Sina kao pomirnicu za nase grijehe. lako lvan Zeli da se vjernici brinu za tjelesne potrebe
svoje brace (3:17), trebamo se brinuti i za njihove duhovne potrebe. Buduéi da nitko u cijelom
CovjeCanstvu nije izvan dosega Spasiteljeve Zrtvene smrti, nijedan brat ili sestra ne bi smijeli
biti izvan dosega zrtvene ljubavi vjernika.



4:11 Upotreba rijeci “tako” Cini cijelu izjavu: Bog nas je tako ljubio snaznim odjekom rijeci
iz lvana 3:16: ,Jer Bog je tako (houtds) ljubio svijet.“ Buduci da je Gospodin te rijeCi izgovorio
u Ivanovoj prisutnosti mnogo godina ranije, one su bez sumnje postale duboko dragocjene
Ivanu i onima koje je pou€avao. Stoga lvan bira upravo taj odjek Ivana 3:16 kao temelj svoga
inzistiranja da i mi trebamo ljubiti jedni druge.

4:12. Ono S$to lvan sada kaze mozZe se Ciniti iznenaduju¢im. Nevidljivi Bog, kojega nitko
nikada nije vidio, zapravo prebiva u onima koji ljube jedni druge.

Kada krS¢ani doista prakticiraju kr§¢ansku ljubav, oblikovanu prema Bozjoj ljubavi, Bog je
,kod kuce® u onima koji je zive: Ako ljubimo jedni druge, Bog prebiva u nama. Nevidljivi
Bog, kojega nitko nije vidio, aktivno Zivi u takvom tijelu vjernika.

Takoder, Bozja je ljubav u njima (ili ,medu njima“) postala savr§ena. Ova je misao prvi put
spomenuta u 2:5. Grcki izraz za postala je savrSena (teteleiomené estin) u savrSenom
vremenu upucuje na to da Bozja ljubav rada kr§¢ansku ljubav. Bozja ljubav ostvaruje svoj cilj
i doseZe svoju puninu u vjernicima kada se ta ljubav u njima umnoZzava i kroz njih odrazava
tako $to ljube jedni druge.

4:13 Umjesto izraza “drzati njegove zapovijedi’ (3,24) ovdje je “ljubiti jedni druge” klju¢ ovog
uzajamnog odnosa ,prebivanja“. No, kao Sto se vidi iz 3,22-23, za apostola su to samo dvije
strane iste stvarnosti: poslusan kr§¢anin ljubi, a kr§¢anin koji ljubi jest poslusan.

Dok je lvan u 3:24 napisao da vjernici znaju za BozZje prebivanje ,po Duhu kojega nam je
dao“, u 4:13 stoji da se to zna zato $to nam je dao od (dosl. ,iz“) svoga Duha. To znaci da
vjernici sudjeluju u istome Duhu kojega ima Bog. Time sudjeluju u ,duhu ljubavi®, koji nije
niSta drugo nego njegov vlastiti Duh, jer ,Bog je ljubav®.

4:14 Nijedan redak u Prvoj lvanovoj poslanici nije vazniji za razumijevanje ove poslanice od
ovoga. Pocetna izjava, “I mi smo vidjeli... da je Otac poslao Sina”, upucuje na apostolsko
iskustvo slicno onome iz 1:2.

Zamjenica mi ovdje nije ,apostolsko mi“ kao u 2:19; 3:14; i 4:6. U tim se odlomcima u blizini
nalazi suprotstavljeno ,vi“ (usp. 1:2—4; 2:20; 3.13; 4:4), 8to ovdje izostaje. U 4:7-14 subjekt
mi uklju€uje i Citatelje zajedno s apostolima (rr. 7.9.10-13).

Grcka rije€ kai (,i“) moze se uzeti u svom uobi¢ajenom znacenju ,i tako”. Redak se moze
parafrazirati ovako: ,/ tako, kada ljubimo na ovaj nacin, mi (i Citatelji i apostoli) vidjeli smo
stvarnost. Ljubljenjem jedni drugih Citatelji mogu imati zajednisStvo s apostolima u onome §to
su apostoli vidjeli* (upravo kako je to obecano u proslovu 1:3a). A to zajedniStvo nije niSta
manje nego zajednistvo s Ocem i s njegovim Sinom Isusom Kristom (1:3b).

U 3.24 — 4:13 Ivan poucava da ljubav pokazuje prisutnost Boga koji prebiva u vjernicima i ¢iju
ljubav oni medusobno dijele. Buduci da je ta o€itovana krS¢anska ljubav niSta manje nego
ocCitovanje vje¢noga Zivota unutar zajednice kr§¢ana koiji ljube, oni koji na taj nacin o€ituju taj
Zivot, Zivi su svjedoci stvarnosti da je Sin doista Spasitelj svijeta (usp. lvan 13:35).

Vidljivo ocitovanje vjec¢noga Zivota kroz krs¢ansku ljubav djelotvoran je nacin svjedocenja o
Kristovu spasenjskom poslanju. Takvo ,videnje“ jest ,videnje“ vjere koje se izrazava u
ispovijedanju Isusa kao Spasitelja svijeta.



4:15 ,Zajednistvo® je bilo s apostolima u onome $§to su oni ,vidjeli“ (r. 14). No Citatelji su
takoder trebali imati ,zajedniStvo“ u onome $to su apostoli ,,Culi (usp. 1:3). Ono Sto Citatelji
mogu c¢uti usred zajednice kr§¢ana koji ljube jest niSta manje nego ispovijed da je Isus Sin
Bozji.

Rijeci Ivana Krstitelja da je vidio i posvjedocio (lvan 1:32—34) odrazavaju izri¢aj prethodnog
retka (mi smo vidjeli i svjedo¢imo, r. 14), dok njegove rijeci da je ovaj Sin BoZji odgovaraju
sadasnjem retku. Stoga se ,svjedoCanstvo® spomenuto u r. 14 ne smije ograniciti samo na
vidljivo o€itovanje vje€noga zivota u obliku kr§¢anske ljubavi, iako je i to njegov dio. lvan ima
na umu zajedni¢arski, crkveni kontekst u kojem se redovito izgovara i ispovijeda da je Isus
Sin Bozji.

Ivan je imao na umu vidljivo oCitovanje kr§¢anske ljubavi, praéeno ovom ispovijeS¢u o Isusu i
ponovljeno u onome $to su sami apostoli vidjeli u Isusu te u onome to su o njemu culi od
njegova pretece, Ivana Krstitelja.

Cilj apostola lvana da svoje Citatelje uvede u takvo zajednistvo s apostolskim krugom (1:1-3)
sada je ostvaren.

Nadalje, ostvaren je i cilj postizanja trajnog odnosa s Bogom, jer Bog prebiva u svakome tko
ispovijeda da je Isus Sin BoZji, i on prebiva u Bogu. Ta se ispovijed dogada po Duhu
Bozjemu, po kojem se Bozje prebivanje spoznaje i prepoznaje (usp. r. 13).

Kada se Isusa ispovijeda kao Sina BoZjega, time se ispovijeda i da je on ,Krist koji je do$ao u
tijelu® (usp. 4:2) te Jamac vje€noga zivota i buduceg uskrsnuca za svakoga vjernika.

Kr8¢anska zajednica mozZe prepoznati stvarnost da Bog ,prebiva“ u njima ako: (1) ljube jedni
druge i (2) ispovijedaju da je Isus Sin BoZji. Time takva zajednica vrsi ,njegovu zapovijed*
(3:23).

4:16 Redak 16 po gramatici i temi odgovara retku 14. Autor ocCito Zeli da oba retka pokazu
rezultate zajedni¢kog iskustva ljubavi o kojem govori. No izmedu ta dva retka Ivan je istaknuo
ulogu ispovijedanja Isusa (r. 15) kao dodatni znak da Bog prebiva u ¢lanovima zajednice koja
se medusobno ljubi. Stoga, kada vjernici u nekoj crkvi uzivaju ovakvo iskustvo, oni se
suoCavaju sa stvarno$¢u Bozje ljubavi prema njima. Izjava ,prebiva u Bogu i Bog [prebiva]
u njemu*tvori inkluziju s izjavom ,prebiva u Njemu i On u njemu“u 3:24.

E. Imati smionost pred Sudistem (4:17-19)

4:17 BoZja se ljubav usavrSava samo u krd¢aninu koji je prenosi drugima. Drugi vid tog
usavrSavanja jest smionost na dan suda. To se nadovezuje na 2:28 i na pojam ,pouzdanja
pred Njim o Njegovu dolasku®. Rije¢ koja se ondje prevodi kao ,pouzdanje®, a ovdje kao
»~Smionost’, ista je grCka rije¢ (parrésia). Ne radi se o sudu koji bi odlu¢ivao o sudbini
spasenih — nebu ili paklu — jer je to veé odlué¢eno (usp. Iv 5:24; Rim 8:31-34). Ali kr§¢ani ¢e
dati izvjeStaj o svom kr§¢anskom Zivotu na Kristovu sudistu (Rim 14:10-12; 2 Kor 5:10-11).

Misao da se na dan suda moZe imati smionost zaista je zapanjuju¢e. Razumni kr&¢ani, iako
potpuno sigurni u svoje spasenje, svjesni su ,straha Gospodnjega“ (2 Kor 5:11). Moguénost



da se nadvlada taj ,strah” doista je izazovno. Ipak, to je moguée ako vjernici ,prebivaju u
ljubavi“ (1 Iv 4:16).

Razlog zasto onaj koji ,prebiva u ljubavi® moze o€ekivati smionost pred Kristovim sudiStem
jest taj Sto: kakav je On, takvi smo i mi na ovome svijetu. Buduci da je ,Bog ljubav® (4:8,
16), onaj koji ljubi slican je Njemu, iako jo$ uvijek zivi u ovome svijetu.

4:18 Iskustvo straha i savr§ena ljubav medusobno su nespojivi. Ako je krd¢anin doveden
do savrsenstva u ljubavi, ne mora se bojati Sudista.

Pod savrsenu ljubav pisac ne misli na bezgrieSnost (usp. 1:8). RijeC ,savrSeno” (teleios)
potjeCe od istoga korijena kao i glagol ,usavrsiti“ (teteleiétai), koji se takoder pojavljuje u 2:5;
4:12, 17. Ovdje, kao i na tim mjestima, rije€ je o zreloj ljubavi koja je dosegla svoj cilj ili svrhu
(vidi komentar uz 2:5). Ivan Zeli reci da, kada BoZja ljubav u vjernicima postigne svoju svrhu,
ucinivsi ih kao kanalima te ljubavi jedne prema drugima, to iskustvo izgoni strah.

Medutim, neposlusni kr§¢anin dozivjet ¢e Bozju stegu, jer prisutnost straha ukljuc¢uje muku
ili kaznu (kolasis). Ilvan vjerojatno ima na umu istinu: ,Koga Gospodin ljubi, onoga steguje i
Siba svakoga sina kojega prima“ (Heb 12:6). Zapravo, tu novozavjetnu istinu izgovara sam
Gospodin Isus u Otk 3:19: ,Sve koje ljubim, korim i odgajam.*

Ako krd¢anin osjeCa strah dok i8Cekuje procjenu na Kristovu sudistu, taj se strah mozZe
smatrati kaznom koja ga treba probuditi da ispravi svoje ponaSanje. lako neugodna, kao i
svaka Bozja stega (Heb 12:11), ona je ipak znak Bozje ljubavi i Njegove Zelje da vjernike
dovede do savrSenstva u ljubavi. Ako kr§¢anin na takvu stegu odgovori, ona je djelotvorna i
,donosi mironosni plod pravednosti (Heb 12:11), koji su za lvana nerazdvojivi od ljubavi.

4:19 Sto se tiée kr8éanskog vréenja ljubavi, Ivan je dosad govorio o ljubavi usmjerenoj prema
drugim kr§¢anima, jednih prema drugima. Ovdje, medutim, prvi put u poslanici govori o
ljubavi prema Bogu. (Valja primijetiti da standardna kriticka izdanja grékog Novog zavjeta
izostavljaju rije¢ ,Njega“, pa tako i prijevodi koji se na njih oslanjaju [npr. JB, NASB, NIV itd.].
To je nazalost tako jer je ovdje upucivanje na ljubav prema Bogu klju¢no; vidi r. 20.)

Ljubav vjernika prema Bogu izvire iz Njegove ljubavi prema njima (rr. 9-10). Dakle, ako
vjernici ljube jedni druge i ljube Boga, za to moze postojati samo jedan razlog: On je prvi
ljubio nas!

V. Zakljucéak: U¢iti kako zivjeti poslusno (4:20 — 5:17)

A. Sto znaéi ljubiti braéu (4:20 — 5:3a)

4:20 Krs¢aninu se moze Ciniti lakSim ljubiti Boga kojega nije vidio nego brata kojega jest
vidio. Dok se Bog ¢ini savrSeno dostojnim ljubavi, brat to ¢esto nije. No za Ivana ljubav nije
emocionalna rije¢. Za ivana ,ljubiti“ znaCi ponasati se tako da se zadovolje potrebe drugog
kr§¢anina (vidi 3:16-18). lvan stvarnost ljubavi procjenjuje prema djelima, a ne prema
osjecCajima: vjernici trebaju ljubiti ,djelom*“ i ,u istini“ (3:18).

Budu¢i da je djelovanje, a ne osjecaj, kljuéno u kr§¢anskoj ljubavi, ocito je da zapravo ne
postoji bitna razlika izmedu izraZzavanja ljubavi prema Bogu i ljubavi prema kr§¢anskom



bratu, jer je mijerilo ljubavi prema Bogu posludnost Njegovim zapovijedima (vidi 4:19). Ako
kr§¢anin ne slusa Bozje zapovijedi, on Ga ne ljubi, bez obzira na to $to govori ili osjec¢a.
Stoga je onaj koji kaze: ,Ljubim Boga“, a ne sluSa BoZju zapovijed da ljubi svoga brata
lazac.

4:21 lvan sada izriito povezuje ljubav prema Bogu s ljubavlju prema bratu. Te su dvije stvari
dio iste zapovijedi. Zapovijed je postavljena tako da prisutnost jedne vrste ljubavi nuzno
ukljucuje i prisutnost druge.

5:1 Prekid poglavlja je nesretan jer Ivan nastavlja raspravu zapoCetu u 4. poglavlju. lvanova
definicija krS¢anskog brata jednostavna je i izravna. Tko god vjeruje da je Isus Krist, roden
je od Boga. Ovdje lvan podsje¢a na tematsku izjavu svojega Evandelja (lv 20:31). Nigdje
drugdje lvan ne definira kr§¢anina na drugaciji nacin.

Nije vazno zivi li krSCanski brat dostojno svoje vjere. Razlog zasto treba ljubiti drugog
kr§¢anina nema nikakve veze s njegovim ponaSanjem. Pravi razlog apostol sada iznosi:
svatko tko ljubi Onoga koji je rodio, ljubi i onoga koji je od Njega roden. Vjernici ljube
druge jer ljube Oca te djece! Ako ne ljube dijete, laz je reci da ljube Oca (4:20).

5:2 Apostol sada izri¢ito iznosi ono $to je bilo implicitno u 4:20 — 5:1. Ako netko Zeli znati
ljubi li doista djecu Bozju, to se moze provjeriti time ljubi li Boga i drzi li Njegove
zapovijedi.

Drzanje Njegovih zapovijedi naCin je da se pokaze kako vjernik ljubi svoga brata, jer je ljubav
prema braci jedna od tih zapovijed,.

Ova nova perspektiva suptilno uvodi novu misao. Ivan ovdje ne govori o jednoj zapovijedi
(kao u 3:23 i 4:21), nego o BozZjim zapovijedima (mnozina). Nije samo poslusnost posebnoj
zapovijedi da ljubimo brata dokaz ljubavi, nego poslusnost svemu $to Bog zapovijeda
potvrduje da ljubimo djecu BozZju.

5:3a Ne iznenaduje stoga Sto Ivan sada inzistira da je ljubav prema Bogu stvar drzanja
Njegovih zapovijedi. U prijevodu NKJV izraz ljubav BoZja ne znacli Bozju ljubav prema
vjernicima, nego na$u ljubav prema Bogu (usp. r. 2), koja se sastoji u drzanju Njegovih
zapovijedi.

B. Sto zapravo osnazuje nasu ljubav (5:3b-15)

5:3b—4 U NKJV zavrine rijei retka 3 tvore zasebnu recenicu, no to ne odrazava pravilno
grcki tekst jer r. 4 zapocinje grékim veznikom hoti (,,jer*). Bolje je Citati 5:3—4a ovako:

I Njegove zapovijedi nisu teske, (jer) sve Sto je rodeno od Boga pobjeduje svijet.

Razlog zasto Bozje zapovijedi nisu teSke jest to S§to sve $to je rodeno od Boga pobjeduje
svijet. Ivan kaze Sto, a ne tko, ¢ime sugerira da u samom iskustvu novorodenja postoji nesto
8to po naravi pobjeduje svijet rodeno od Boga. Zatim vjernicima kaZe da je to pobjeda koja
je pobijedila svijet — nasa vjera (r. 4b).



Ivan tvrdi da je nasa vjera u Krista (usp. r. 5) ve¢ pobijedila svijet. Buduci da antikristi nijecu
da ,lIsus je Krist* (2:22), velika je pobjeda vjerovati tu istinu i tako se nanovo roditi. Ta
poCetna pobjeda ne jamdi kasnije pobjede u krS¢éanskom Zzivljenju, ali pobjeda ostvarena
novim rodenjem cCini posluSnost Bozjim zapovijedima ostvarivim ciljem.

5.5 Grcke konstrukcije koje su ovdje prevedene kao ,,onaj koji pobjeduje“ (ho nikdn) i
,»onaj Kkoji vjeruje“ (ho pisteudn) jesu prezentski participi kojima prethod odredeni i gréki
¢lan. Ova je konstrukcija u grékom jeziku u biti bezvremenska i opisuje pojedinca (ili vise njih)
po nekoj radniji ili radnjama koje je on (ili su oni) u€inio.

Takve izjave imaju najblizu analogiju u mnogim engleskim imenicama (Cesto koje zavrSavaju
na —er) koje izrazavaju dovrSenu i/ili trajnu radnju. Na primjer: ,On je ubgjica.“ U tom slucaju
osoba se moze opisati na taj nacin bilo na temelju jednog ubojstva ili na temelju viSe takvih
djela.

Ivan, dakle, kaze da je ,,pobjednik nad svijetom“ jedno te isto $to i ,,vjernik u Isusa Krista,
Sina BozZjega“. Kao $to je jasno iz proslog vremena u retku 4 (,pobijedila je*), to je ve¢ sada
istina! No buduéi da Ivan raspravlja o tome da drzanje Bozjih zapovijedi nije ,tesko“ (r. 3b), iz
toga slijedi da se takva pobjeda moze nastaviti i da je klju€¢ za nju vjera. Kao §to kr§¢anski
Zivot zapocinje u trenutku spasenjske vjere u Krista, tako se i taj Zivot Zivi po vjeri u Njega.

Ovu c¢e implikaciju Ivan jo§ malo dalje razraditi (1 Iv 4:12-13), ali zasad zastaje kako bi
razjasnio jednu to¢ku povezanu s tom vjerom, koju su ocito dovodili u pitanje revizionisti.

5:6 Cerint, iz Male Azije, uio je da je Isus bio samo obi¢an Covjek te da je bozanski Krist
siSao na Njega pri Njegovu krstenju, a napustio Ga na krizu. Tako su, prema njemu, umrli i
uskrsnuli samo ljudski Isus, a ne boZanski Krist. Stara kr5¢anska literatura prikazuje Cerinta
kao Ivanova zakletog neprijatelja. Ovdje se spominjanje vode odnosi na Isusovo krstenje,
dok se spominjanje krvi odnosi na Njegovu smrt.

Isusovo krstenje bilo je formalno proglasenje Njega kao mesijanskog Spasitelja, to jest
Krista.

RijeCi ,,Duh je taj koji svjedo€i* tocno opisuju ulogu Duha Svetoga na Isusovu krstenju.
(Otac je takoder svjedoCio govoreci s neba; Mt 3:17.) Moguce je da su revizionisti iskrivili
znacenje krstenja, poistovjeéujuéi Duha s ,bozanskim Kristom* koji je u tom trenutku siSao na
ljudskog Isusa, a zatim Ga napustio kad je umro na krizu. Ilvanove rijeci ispravljaju to
pogreSno shvacéanje uloge Duha Svetoga u vezi s Isusovim mesijanstvom. Duh jest svjedok,
ali On ostaje posebna osoba i ne smije se poistovjecivati s Kristom.

Stovise, Duhovo je svjedoganstvo pouzdano jer je Duh istina. Za Duha se moze reéi da je
istina na sliCan nacin kao sto se kaze da je ,Bog ljubav® (usp. 4:8). Sama narav i karakter
Duha jest istinitost, pa se Njegovu svjedoCanstvu moZe vjerovati.

U svjetlu ovoga retka moguce je naslutiti kakva je bila teologija revizionista. Tvrdili su da Isus
nije Krist (2:22) i mozda su Krista smatrali duhovnim bi¢em (Duhom?) koji je siSao na Covjeka
Isusa na Njegovu krstenju, ali Ga je ostavio da sam umre. Tako djelo kriza ne bi bilo zrtva
Sina Bozjega, nego smrt obi¢nog Covjeka. Stoga Isusova smrt ne bi imala spasenjsku
vrijednost.



Oni koji su vjerovali da je Isus Krist tada bi, prema njihovu shvacaniju, vjerovali u laz. Zbog
toga ne bi bili rodeni od Boga, kako su apostoli ucili da jesu (usp. 5:1).

To je bio ozbiljan udar na krS¢anstvo. Ako je revizionistiCko glediSte da Isus nije Sin BoZji
(usp. r. 5) to¢no, tada nema pobjede nad svijetom po vjeri (usp. rr. 4-5), niti ikakve nade u
trajnu pobjedu nad svijetom.

5:7-8 Rijeci ovih redaka dobro su poznate jer ih je Erazmo prvi put uveo u jedno rano tiskano
izdanje grékoga Novoga zavjeta. Zatim su postale dijelom KJV-a. No ne nalaze se u golemoj
vecini saCuvanih grcékih rukopisa Prve lvanove poslanice.

Stoga tekst moze glasiti ovako:
6b | Duh je onaj koji svjedodi, jer Duh je istina - 7 jer trojica su koji svjedo¢e: 8 Duh, voda i
krv; i ova se trojica slazu u jednom.

Ivan je potvrdio da je Duh pouzdan - On je istina - i to zato $to njegovo svjedoCanstvo slijedi
biblijski zakon potvrdivanja, koji je zahtijevao dva ili tri sviedoka (usp. Pnz 17:6; 19:15; Mt
18:16; Iv 8:17-18).

Krstenje i smrt Isusova bili su tako ¢vrsto potvrdeni da se moze reci da svjedoc€e zajedno s
Duhom i da su s njime potpuno u skladu: ova se trojica slazu kao jednan.

Iza lvanovih rijeci stoji Cinjenica da je pri kr$tenju Bog izjavio: ,,Ovo je Sin moj ljubljeni, u
kojemu mi je sva milina“ (Mt 3:17). lvan Krstitelj osobno je ,svjedocio* o tom dogadaju (usp.
Iv 1:32-34). Osim toga, raspe¢e je bilo unaprijed navijedteno u Pismima (usp. 13:18;
19:24.28.36.37) i potvrdeno od apostolskih sviedoka (19:35; 21:24 - primijeti rije€i ,mi
znamo*). Tako su voda i krv potpuno potvrdene same po sebi, i bozanskim svjedoCanstvom i
ljudskim svjedocima.

5:9 Ovaj redak se osvrée na svjedoCanstvo navedeno u recima 7-8 i unaprijed na
svjedoCanstvo Boga izneseno u recima 11-12. Njime se Zeli reéi da, ako ve¢ prihvaéamo
ljudsko svjedoCanstvo kao valjano, koliko bismo viSe trebali prihvacati Bozje svjedo€anstvo,
koje je ocito veée i stoga mnogo dostojnije prihva¢anja.

RijeCi Ako primamo svjedocanstvo ljudi vjerojatno se odnose na zahtjev za dva ili tri
svjedoka kako bi se neka izjava smatrala valjanom (reci 7-8).

Ivan tvrdi da je Bog posvjedocio o svome Sinu. Rijeci koje slijede u recima 11-12 pokazuju
da to svjedoCanstvo potjece iz rije€i koje je Isus izgovorio na sluh apostola.

5:10 Ovaj bi redak vjerojatno trebalo staviti u zagrade. On predstavlja kratku usputnu
napomenu prije nego $to se ,svjedoCanstvo Boga“ stvarno iznese u retku 11. Ilvan povlagi
razliku izmedu vjerovanja i nevjerovanja svjedo¢anstvu o Bozjem Sinu.

Izraz vjeruje u (pisteud eis) odrazava izri¢aj uobicajen u Cetvrtom evandelju (usp. v 1:12;
2:11.23; 3:15-16.18.36). ,Vjerovati u“ Isusa po znacenju je isto Sto i ,vjerovati da (hoti) je
Isus Krist* (Iv 11:27; 20:31; usp. 8:24; 13:19). Obje grcke konstrukcije izrazavaju sredstvo
primanja vjecnoga Zivota (usp. Iv 20:30-31 s Iv 3:15-16.18 itd. te usp. 1 Iv 5:1).



Osoba koja prakticira takvu vjeru ima svjedoéanstvo u sebi, to jest, BoZje svjedo€anstvo o
njegovu Sinu biva interiorizirano kada osoba vjeruje u Sina Bozjega.

Nasuprot tomu, osoba koja ne vjeruje Bogu (ij. ne vjeruje svjedocanstvu koje je Bog dao o
svome Sinu) pravi od Boga lazljivea. Takvi ljudi, zapravo, tvrde da je Bozje svjedoc¢anstvo
laZzno.

Ovdje nema nista o ,vjeri uma“ nasuprot ,vjeri srca“, niti 0 nekakvoj unutarnjoj vjeri nasuprot
pukom intelektualnom pristanku. Biblija ne komplicira vjeru na taj nacin. Jednom kada je
poruka shvaéena, pitanje je samo: vjeruje li osoba ili ne.

5:11-12 RijeCi i ovo je svjedoéanstvo treba shvatiti kao da obuhvaéaju oba retka koji, uzeti
zajedno, iznose Bozje svjedoCanstvo o njegovu Sinu. Bozje se svjedocanstvo sastoji od
dviju usko povezanih tvrdnji. Prva govori o onome $to je Bog darovao (r. 11), a druga o
isklju¢ivom karakteru toga dara (r. 12).

Prema bozanskom svjedocanstvu Bog nam je dao zivot vjecni. Stoga, tko ima Sina, ima
zivot; a tko nema Sina, nema zivota.

Revizionisti su, ¢ini se, dovodili u pitanje vjeru Citatelja da posjeduju vjeéni Zivot (usp. 2:25).
A bududi da su Revizionisti takoder nijekali da je Isus Krist (usp. 2:22), oni bi tvrdili da u Isusu
uopée nema vje¢noga Zivota. Tako, u o€ima Revizionista, lvanovi Citatelji zapravo nisu
posjedovali takav Zivot. Ivan im se suprotstavlja tvrdeci da on i njegovi Citatelji imaju vjecni
Zivot jer im ga je Bog dao u svome Sinu te da se taj Zivot nalazi u Njemu i nigdje drugdje.
Ako netko nema Sina, ta osoba nema taj zivot.

Razlog zbog kojega Ivan govori o ,svijedoCanstvu koje je Bog dao o svome Sinu® (r. 6—12)
jest taj da uvjeri Citatelje kako doista imaju vjeéni Zivot i da ih potakne na ustrajnu vjeru u
njegovo ime.

5:13 Rije¢i Ove stvari ne odnose se na cijelu poslanicu, nego na retke 6—12. Ova bliska
referenca u skladu je s lvanovim stilom na drugim mjestima u pismu. Rijeéi ,ovo vam piSemo*
(1:4) odnose se na ono $to je upravo spomenuto u recima 1-3. U 2:1 izjava ,ovo vam piSem
da ne sagrijeSite“ odnosi se na raspravu o grijehu u 1:5-10. Rijedi u 2:26: ,ovo sam vam
napisao o onima koji vas nastoje zavesti“ odnose se na prethodnu raspravu o antikristima u
2:18-25.

Svaki vjernik u trenutku spasonosne vjere zna da ima vje€ni zivot, jer obecanja u koja
vjeruje to jamce (usp. lv 11:25-26). No vjernik nije imun na sumnje nakon §to je spasen (usp.
Ivana Krstitelja; Lk 7:18—19). Protuotrov za takve sumnje uvijek su BoZja obec¢anja. Na ta se
obecéanja moze uvijek iznova pozivati kao na svjez izvor sigurnosti. Nijedna knjiga Biblije ne
sadrzi viSe takvih izravnih jamstava od samog Ivanova evandelja (lv 3:16.18.36; 5:24;
6:35-40.47; itd.). Prva lvanova 5:11-12 podsjeca Citatelje na Bozje svjedoCanstvo u koje su
vec¢ povjerovali.

Buducdi da su vjernici kojima piSe povjerovali u ime Sina BoZjega (Ciji je identitet potvrden po
,Duhu, vodi i krvi“, r. 8), oni bi se trebali ¢vrsto osloniti na sviedo¢anstvo koje je Bog dao o
svome Sinu i po svome Sinu. To svjedo€anstvo jamci vjernicima da doista imaju vjecni Zivot.



Svako istinsko uvjerenje u spasenje i vje¢ni Zivot mora se temeljiti na ,Bozjem
svjedoCanstvu®, jer samo to svjedo€anstvo ima potpunu pouzdanost. Ironi€no, ¢im se vlastito
kr§¢ansko iskustvo postavi kao temelj sigurnosti, lvanova izjava u retku 13 o znanju postaje
potpuno nemogucal

Apostol ovdje nastoji ponovno ucévrstiti sigurnost svojih Citatelja, koju su antikristi dovodili u
pitanje.

5:14 Gospodin Isus poucio je svoje uCenike o djelotvornosti svoga imena u dobivanju
odgovora na molitvu (lvan 16:23b—24). Ivanov prijelaz na temu molitve nakon njegova
spominjanja trajne vjere ,u ime Sina BoZjega” (r. 13) prirodan je bududi da je ime Sina ujedno
i klju¢ usliSane molitve. UCiniti neSto u necije ime znadi djelovati na temelju njegove vlasti
(usp. Ilvan 5:43; 10:25). To nema nikakve veze s time da na nase molitve jednostavno
nadodamo izraz poput ,u Isusovo ime”. Moliti u Isusovo ime znaci moliti... u skladu s
Njegovom (Bozjom ili Kristovom) voljom. Ako se to €ini, vjernici mogu imati pouzdanje
da... ih On Cuje. Rije¢ za pouzdanje (parrésia) takoder se rabi u 3:21, gdje se takoder govori
o molitvi. Drugdje u poslanici pojavljuje se samo jo$ dvaput (2:28 i 4:17), oba puta u vezi sa
Kristovim Sudistem.

Kad krs¢anin moli, kako moze znati koja je Bozja volja? Postoji jedan nepogreSiv nacin:
Njegova je volja izrazena u Njegovim ,zapovijedima” (usp. r. 3).

5:15 Pretpostavimo, dakle, da vjernik moli Boga za pomo¢ da ljubi svoju kr§¢ansku bracu i
sestre. Moze li oekivati da ¢e Bog uslisiti takvu molitvu? Ivanov je odgovor potvrdan. Bududéi
da je Bozja zapovijed ,da ljubimo jedni druge” (3:11, 23; 4:7, 11-12) izraz ,Njegove volje” za
kr&¢ane, ako mole za pomo¢ da to Cine, mogu znati da su uslidani (usp. r. 14). A ako smo u
svakoj takvoj stvari koja je ,u skladu s Njegovom voljom” (tj. $to god molimo u Njegovoj
volji) usliSani, tada takoder moZzemo znati da imamo prosnje (zahtjeve) koje smo Mu
uputili. Ako je, dakle, molitva za pomo¢ u vrSenju BoZje volje tako da ljubimo druge krsc¢ane,
moze se znati da ¢e ta pomo¢ biti dana.

C. Sto vjera i ljubav mogu uginiti za nasega brata
(5:16-17)

5:16-17 Kao posvuda u lvanovoj poslanici, rijeCi njegov brat odnose se na stvarnoga
kr&¢anina. Ako se, dakle, vidi da takav brat Cini grijeh koji ne vodi u smrt, kr§¢anska bi ga
ljubav trebala potaknuti da za njega moli.

Ovaj je redak mozda trebalo bolje prevesti: ,koji ne vodi izravno (ili odmah) u smrt”.

Bog je ponekad odmah nanio smrt kao odgovor na odredene grijehe kr§¢ana. Dva ocita
primjera jesu Ananija i Safira (Djela 5:1-11) te kr§¢ani u Korintu koji su blagovali Gospodnju
veceru s nepriznatim grijehom u svojim Zivotima (1 Kor 11:27-32).

Ivan kaze da postoji grijeh koji vodi izravno u smrt i da on ne kaze (Ja ne govorim) da bi
krScanin za takav grijeh trebao moliti. Ne postoji zapovijed da se za takav grijeh moli, ali
takoder ne postoji ni zapovijed da se ne moli. Drugim rije€ima, ako kr§¢anin posumnja da se
Cini grijeh koji vodi izravno u smrt, slobodan je moliti za onoga koji grijesi, ali bez ikakve



sigurnosti u ishod svoje molitve. lako nema jamstva, uvijek je moguce da ¢ée Bog ,odustati”
od svoje presude.

Sto kré¢anin moze odekivati kada moli u sludajevima gdje je grijeh takav da ne vodi izravno u
smrt? On (Bog) ¢e dati zivot onima koji €ine grijeh koji ne vodi odmah u smrt. Buduci da
smrt o kojoj je rije€ za brata koji grijesSi nije vje€na (Ilvan 11:26), nema razloga da se ovdje
Zivot shvati kao vjec€ni. No, buduci da svaki grijeh u konacnici vodi u tielesnu smrt, okretanje
od grijeha vodi produljenju necijega tjelesnog Zivota.

VI. Epilog: Kr§éanska sigurnost (5:18-21)

Ivan dovrSava svoju poslanicu nizom izjava koje zapoc€inju rije¢ima ,Znamo”. Te izjave
zajedno sa zavrdnim poticajem &ine neku vrstu epiloga. Cinjenica da glagoli &iji je subjekt
»,mi” prevladavaju u prologu i u epilogu dodatni je znak stilske uravnotezenosti. lvan je daleko
od toga da bude razbaruSen pisac kakvim su ga neki zamisljali; on je knjizevni umjetnik
visokog kalibra.

5:18 Ivan sada Zeli podsjetiti svoje Citatelje da tko je roden od Boga ne grijesi, to jest,
ponovno rodena osoba kao takva ne sposobna je za bilo kakav grijeh. To vodi do daljnjeg
zapazanja da onaj koji je roden od Boga éuva samoga sebe, s posljedicom da ga Zli ne
doti¢e. Unutarnji ovjek, roden od Boga, ima urodenu sposobnost oduprijeti se oneciséenju
zlom i tako stoji izvan dohvata Sotone.

Kada kaze da ponovno rodeni unutarnji ovjek (usp. Rim 7:22) uva samoga sebe, lvan ne
kaze da necije unutarnje “ja” nekako moze sprije€iti svaki grijeh u kr§¢éanskom Zzivotu (usp.
1:5-10). Ono Sto lvan misli jest da Bozje ,sjeme ostaje u” ponovno rodenom unutarnjem
Covjeku (usp. 3:9) kao upravljaki element njegove novorodene naravi i da je nepropusno
Cak i za najmanju kontaminaciju od Zloga. Neuspjesi vjernika posljedica su greSnoga

~programiranja” njihovih zemaljskih tijela, kako je i sam Pavao pou€avao u Rim 7:7-25.

No, koliko god se trudio, Sotona zapravo ne moze dotaknuti viernika. Ali ako mu vjernik to
dopusti, Sotona ¢&e iskoristiti njegove neuspjehe kako bi ga odveo u daljnje ne uspjehe. Zato
bi se nakon svakoga grijeha vjernik trebao podici iz svoje ispovijedi Bogu, znajuc¢i da je on
iznutra ista sveta osoba kakva je bio i prije nego Sto je pao!

5:19 Ako kr&¢anin poznaje istinu iz r. 18, tada takoder moze znati na €ijoj je strani. Poznavati
Boga obi¢no upucuje na dinamican iskustveni odnos s Njim (usp. 3:19; 4:4).

~ovijet lezi pod vlaséu Zloga” prevodi gréku frazu en td6 ponerd keitai (,lezi u Zlome”). Ovaj
izraz sugerira da svijet pasivno pociva unutar Sotonina djelatnog podruéja. Nasuprot tomu,
izraz ek Theou (od Boga) znadi biti ,iz” Boga.

Kr&¢anin treba biti svjestan svoga vlastitog bezgreSnog unutarnjeg Covjeka (r. 18), ali i svoje
potpune odvojenosti od cijeloga svijeta koji zivi pod Sotoninom vlascu.

Vjernici, koje neprijatelj ne moze ,dotaknuti” (r. 18), nisu dio svijeta koji pasivno lezi u Zlome.
Stoga vjernici ne smiju ljubiti svijeta ni onoga $to je u svijetu” (2:15-17) i moraju se odupirati
idejama koje svijet promice (usp. 2:18-19).



Ovo je pismo napisano kr§¢anima koji su uznapredovali u svome duhovnom stanju (usp.
2:12-14; 4:6), vjerojatno crkvenim vodama. Izjave ovih zavrSnih redaka mogu se u razli€itim
stupnjevima primijeniti i na druge vjernike, ovisno o tome u kojoj mjeri njihovo vlastito
duhovno iskustvo odgovara iskustvu €itatelja kojima je pismo upuceno.

5:20 Trec¢a stvar koju znamo jest da je, zahvaljujuéi dolasku Sina Bozjega, vjernicima
darovano duhovno shvacanje (razumijevanje) koje im omogucuje da upoznaju istinitoga
Boga.

Rije¢ razumijevanje (dianoian) znaci inteligencija. Ideja je da je Sin Bozji darovao duhovnu
inteligenciju, odnosno razum, koji je nuzan za spoznaju Boga.

To se znanje stjeCe kroz zajednistvo i potvrduje se poslusno$éu Bozjim zapovijedima (usp.
komentare uz 2:3-4, 12-14). Sposobnost stjecanja takva znanja, to jest potrebna
inteligencija za njega, omogucena je Cinjenicom da je Sin Bozji dosao.

Kr§¢anska ljubav (poslusnost) nikada ne izostaje ondje gdje je Bog doista spoznat (usp.
komentare uz 4:7-8). Ne bi moglo biti istinskog razumijevanja ljubavi ni Boga da Sin Bozji
nije doSao i umro kako bi objavio Bozju ljubav. Svojom smréu Sin nam je dao razumijevanje
(inteligenciju) pomoéu koje moZemo upoznati Boga. Posludni krS¢anin posjeduje potrebnu
duhovnu sposobnost da upozna Boga.

Izjava ,mi smo u Onome koji je istinit” podsje¢a na isti izraz u 2:5 (,po tome znamo da smo
u Njemu”), koji je Ivan povezao s ostajanjem u Njemu (2:6). ,Ostajanje” je lvanov opis
iskustva ,zivljenja kao ucenik” (usp. lvan 15:8).

Ali biti u Njemu, to jest ostajati u Njemu, nije samo ostajati u Onome koji je istinit (kako je
Ivan upravo opisao Boga), nego je to ujedno biti i u Njegovu Sinu Isusu Kristu. Izmedu
izraza u Njemu i u Njegovu Sinu nema veznika i. Ostajati u Bogu i ostajati u Kristu jedno je te
isto.

Izjava da je ,Ovo istiniti Bog” jedna je od najizravnijih objava Kristova bozanstva u Novome
zavjetu, a On je ujedno i vje€ni zivot, $to nas vraca na Prolog u 1:1—4, gdje je predmet
Ivanova pisma ,taj vjec¢ni Zivot koji je bio kod Oca i koji nam se o€itovao” (1:2; usp. ,Ja sam...
zivot”, lvan 14:6). To pokazuje da se zavrSna izjava prvenstveno odnosi na Njegova Sina
Isusa Krista.

Nadalje, spominjanje vjecnoga Zivota povezuje prolog i epilog u ovoj vrhunskoj potvrdi. lvan
je sada ispunio svoju namjeru da svojim Citateljima ,navijesti” taj ,vjecni zivot” (1:2). Pokazao
im je da kroz ,ostajanje” u Onome koji je istinit (3to ujedno znadi i ostajanje u Njegovu Sinu
Isusu Kristu) mogu iskusiti vje¢ni Zivot. Taj se Zivot, izrazen u ljubavi prema njihovoj
kr§¢anskoj braci i sestrama, rada iz bezgreSnoga unutarnjeg Covjeka (r. 18). On obiljezava
njihov Zivot i iskustvo kao da su od Boga, a ne od svijeta (r. 19), te izrazava duhovno
razumijevanje koje je Sin Bozji doSao im dati (r. 20a).

5:21 Krivovjerja protiv kojih se lvan bori potkopavaju Spasiteljevu ulogu Isusa Krista i
zagovaraju kompromis sa svijetom. Lazni ucitelji agenti su Sotone, promicuéi razne oblike
idolopoklonstva (bilo doslovne bilo metaforiCke) koji zasljepljuju ljude za ,istinitoga Boga i
vjecni zivot”.



Stoga bi apostolove posljednje rijeéi trebale odjekivati hodnicima ljudske povijesti: Djeéice,
Cuvajte se idola. Amen.



2. lvanova

ZANE C. HODGES

uvoD

Poput 1. Ivanove, i 2. lvanova poslanica ponajprije se bavi revizionistima, odnosno
antikristima. Na prvi pogled 2. lvanova moZe izgledati kao osobno pismo, ali se opcenito
smatra da je napisana odredenoj kr8¢anskoj crkvi koja je personificirana izrazom ,izabrana
gospoda“.

PREGLED 2. IVANOVE POSLANICE

I. Pozdrav (r. 1-3)
Il. Zastita istine odbacivanjem zablude (r. 4—11)
lll. Oprostaj (r. 12—-13)

KOMENTAR

l. Pozdrav (r. 1-3)

R. 1-2 Ivan koristi naslov Starjesina u znacenju ,stariji Covjek". Izabrana gospoda i njezina
djeca vjerojatno se odnose na crkvu i njezine ¢lanove.

Ivanova ljubav u istini znaéi da ih ljubi zato $to oni ljube istinu. Stovise, njegovu ljubav
prema njima dijele svi oni koji su upoznali istinu. Oni su povjerovali u istinu da ,lIsus jest
Krist® i tako su ,rodeni od Boga“ (usp. 1 Iv 5:1).

Ivanova izjava da istina (Bozja objava u njegovu Sinu) ... prebiva u nama opisuje njihovo
zajednicko stanje.

No Bozja istina takoder Ce biti s nama zauvijek. Kri¢anstvo je opstalo kroz stoljeca,
nastavlja biti s nama i danas, i bit Ce istinito vje¢no.

R. 3 Blagoslovi milosti, milosrda i mira doci ¢e i od Boga Oca i od Isusa. Puni naslov,
Gospodin Isus Krist, pracen izrazom Sin O¢ev, jedinstven je u Ivanovim spisima i sluzi za
potvrdivanje njegova gospodstva, mesijanstva i boZzanstva (usp. r. 7, 9, 10).

Nadalje, ti ¢e blagoslovi, kako Ivan navodi, doéi u istini i ljubavi. Kao i kod Pavla u Ef 4:15,
istina ima prednost. Oni koji misle da se istina moze potisnuti u interesu medusobne ljubavi
ne dijele novozavjetno stajaliste (usp. 1 Iv 3:23; 4:21).



Il. Zastita istine odbacivanjem zablude (r. 4-11)
A. Prakticirajte istinu onako kako je izvorno dana (r. 4-6)

R. 4 Ivanov je cilj bio pretvoriti vijernike u u€enike koji hodaju u istini, to jest u zapovijedi
Isusa Krista, zapovijedi da ljube druge krd¢ane (usp. r. 5-6; Mt 22:37-39).

R. 5 Ivan moli cijelu crkvu (gospodu) da se drzi zapovijedi da ljube jedni druge, zapovijedi
koju su imali od pocetka.

R. 6 Kao u 1 Iv 5:2-3, ljubav prema bratu moze se definirati kao posluSnost BozZjim
zapovijedima. Stoga, kada vjernici hode prema njegovim zapovijedima, oni ljube jedni
druge.

Jedina zapovijed (usp. 1 Iv 3:22-23) jest ljubiti Boga. Jer ako ljubimo Boga, automatski
¢emo ljubiti bracu (1 Iv 2:4-11; 3:11-15; 4:7-11.20).

B. Zastitite svoj rad odbacivanjem zablude (r. 7-11)

R. 7 Lazni proroci ili zavodnici povezani su s Antikristom, bez sumnje isti oni iz 1. lvanove
poslanice. Nijekali su da Isus je Krist, a to nijekanje ih je obiljezilo kao antikriste (usp. 1 Iv
2,22).

R. 8 Rije¢i Pazite na sebe (gré. Blepete heautois) mogu se prevesti kao: ,Cuvaijte se.“ Upad
laZzZnog nauka u crkvu moZe ozbiljno ostetiti djelo koje je Bog &inio medu njima, Sto cCe
rezultirati time da se nagrada za to djelo umaniji.

U rijeCima da ne izgubimo ono za Sto smo se trudili, nego da primimo punu nagradu,
ponavljanje zamjenice mi stoji u suprotnosti s izrazom Pazite na sebe. lvan je radio za
Gospodina upravo u crkvi i na podrucju gdje su se nalazili primatelji ove poslanice. Ono §to
je bilo ugrozeno zbog prijetnje laznoga nauka nije bilo samo njihovo djelo za Boga, nego i
apostolovo.

Ako se dopusti da laZni nauk prodre u crkvu, on ima potencijal zaustaviti napredak te crkve ili
je €ak unistiti.

Ivanova zabrinutost, izrazena pojmovima gubitka pune nagrade, pokazuje da je to, a ne
gubitak spasenja, bila posljedica neuspjeha u o€uvaniju istine.

R. 9 Ako crkva kojoj se Ivan obraca ne bi bila budna, kako ih je upravo upozorio, ili ako bi
jedan (ili viSe) njezinih ¢lanova popustio novoj teologiji, Ivan navodi da takva osoba prestupa
(parabaind, ,skrenuti s puta“) i ne ostaje (mend, ,ostati“) u nauku Kristovu. Ona skrece od
istine umjesto da u njoj ostane.

Osoba koja ne ostaje u istinitom nauku o Isusu Kristu nema Boga uza se u svojoj novoj
perspektivi i/ili na¢inu zivota. Ona je izvan dodira s Bogom, dok je onaj koji ostaje u nauku
Kristovu u zivom, vitalnom odnosu s Bogom.

R. 10 Ako dCitatelji trebaju ,ostati“ u istini o Isusu Kristu, moraju biti krajnje oprezni prema
svakom putuju¢em ucitelju koji dolazi k njima i ne donosi (to jest, ,ne naucava“) ovaj nauk.
Ne smiju mu pruZiti nikakvo gostoprimstvo niti ikakvo ohrabrenje.



U grékom su zamijenice vi i va§ u mnozini, $to pokazuje da je obra¢anje upuceno cijeloj
zajednici. Nitko u zajednici nije smio pruziti laznim uciteljima bilo kakvu pomo¢. Rijeéi ne
primajte ga u svoju kuéu barem su znacile uskratiti mu stvari poput hrane ili prenocista.
Mudrost toga da se takvima ne dopusti ,ni da udu na vrata“ €esto su potvrdili oni koji su
pozvali predstavnike sekti da udu i razgovaraju. Pustiti ih unutra Cesto je lakSe nego ih
izbaciti! lvan ¢lanovima crkve Cak kaze da takve osobe ne smiju ni pozdravljati. Razlog za
to naveden je u sljedec¢em retku.

R. 11 Ova opomena moze zvucati grubo. Zasto bi jedno jednostavno ,zdravo“ znacilo
sudjelovanje u zlim djelima laznog ucitelja? Gr¢ka rije€ za pozdravljanja (chairein) znaci
.fadovati se“. MozZe se usporediti s izrazima poput ,sretno“ ili ,ugodan dan®. Vjernik ne bi
trebao reéi ,ugodan dan“ osobi za koju zna da je neprijatelj istine. Reéi to nositelju lazne
poruke znaCilo bi sudjelovati, makar i u najmanjoj mjeri, u njegovim zlim djelima. U
tolerantnom dobu vjernici moraju nauciti pravu mjeru svete netolerancije!

lil. Oprostaj (r. 12-13)

R. 12 Posljednja dva retka 2. Ivanove poslanice osobni su ,oprostaj“ autora, koji je ocito
poznavao primatelje. Ima mnogo toga sto bi im mogao napisati, ali je odlucio to sacuvati za
bududi posjet. To neizravno govori o vaznosti pitanja obradenih u ovom pismu, jer je odlucio
ne Cekati posjet prije nego $to im se obrati. Ona su bila dovoljno vazna da ih odmah stavi u
pisani oblik.

R. 13 Kad bi 2. Ivanova bila osobno pismo odredenoj Zeni, moglo bi se postaviti pitanje zasto
samo djeca njezine sestre Salju pozdrave. (Rije¢ za pozdravljanje ovdje je uobiajena i
drukdija od rijeci u r. 10-11.) Naravno, moguca su objasnjenja: sestra je bila odsutna; sestra
nije bila kr8¢anka; itd. No to ne djeluje posve prirodno, osobito zato 8to ni izabrana sestra ni
.izabrana gospoda“ (r. 1) nemaju osobna imena. To je u suprotnosti s 3. Ivanovom
poslanicom, gdje se u kratkom prostoru pojavljuju tri osobna imena, dok u 2. lvanovoj ni
»-gospode” ni njihova ,djeca“ nemaju imena.

S druge strane, ako su ,izabrana gospoda i njezina djeca“ iz r. 1 crkva i njezini ¢lanovi, tada
izraz djeca tvoje izabrane sestre jednostavno oznaCava Clanove crkve u kojoj se Ivan
nalazi dok piSe ovo pismo. Donositelj poslanice znao bi identitet te crkve, tako da bi Citatelji
prepoznali da Ivan 3alje pozdrave sestrinske crkve.



3. lvanova

ZANE C. HODGES

uvoD

Treéa lvanova poslanica osobno je pismo. U ovoj poslanici nema naznaka doktrinarnih
problema, a Diotref se &ini tek prvim poznatim crkvenim tiraninom u kr§¢anskoj povijesti. No
ova je poslanica tim vaznija zbog svoje jedinstvenosti jer se bavi problemom koji se bezbroj
puta ponavljao kroz kr§¢ansku povijest.

PREGLED 3. IVANOVE POSLANICE

|. Pozdrav (r. 1)
Il. Podupiranje istine podrZzavanjem njezinih predstavnika (r. 2—12)
IIl. Oprostaj (r. 13—14)

KOMENTAR

l. Pozdrav (r. 1)

R. 1 Kao i u 2. Ivanovoj poslanici, apostol piSe pod naslovom Starjesina. Primatelj je Covjek
po imenu Gaj, prema kojemu lvan izrazava kr§¢ansku ljubav. Apostol ga ljubi u istini, to jest
i Jiskreno® i u skladu s kr§¢anskom istinom (usp. 2 Iv 1).

U Novom zavjetu pojavljuje se nekoliko ljudi s imenom Gayj, ali niSta ne upucuje na to da bi
Gaj iz 3. lvanove poslanice trebao biti poistovjecen s bilo kojim od nijih.

Il. Podupiranje istine podrzavanjem njezinih predstavnika (r. 2-12)

Pismo poziva Gaja da ucini ono $to Diotref nije bio spreman uciniti, naime da podupre istinu
podupiruéi njezina predstavnika, Dimitrija.

A. Pohvala Gajevu hodu u istini (r. 2-4)

R. 2 Rije¢ napredovati (euodousthai) odgovara engleskom izrazu ,i¢i dobro“ i ne mora se
nuzno odnositi na materijalno blagostanje. Apostol Zeli da Gaju bude dobro i da bude u
dobrom zdravlju. Buduéi da smatra kako Gajeva dusa ,ide dobro“ (napreduje), izrazava
nadu da ¢e njegovo vremensko, tjelesno stanje odgovarati njegovu duhovnom stanju.

R. 3 Ivan sada navodi da je primio izvjeStaje od odredene kr§¢anske brac¢e da se Gaj ponasa
u skladu s istinom, to jest sa sadrzajem kr§¢anske objave dane po Bozjem Sinu.



R. 4 Ivan se raduje izvjeStajima o Gajevoj privrzenosti istini. Hoditi u istini znaci da je Gaj
Zivio u skladu s istinom.

B. Ohrabrenje Gajevoj potpori onima koji navjeséuju istinu (r. 5-10)

R. 5-6 Brac¢a na koju se ovdje misli kr§¢anski su misionari (putujuci evandelisti). Gaj se
potiCe da im nastavi pomagati, kao &to je o€ito €inio i u proslosti.

Izraz za braéu i za strance ne znadi kr§¢ane i nekr§¢ane, buduéi da se izjava koji su
posvjedogéili... pred crkvom Cini da se odnosi na obje skupine. Ponekad se, medutim,
pojam brat ili braca odnosi na odredene osobe poznate kr§¢anima kojima se piSe (usp. 1 Kor
16:12; 2 Kor 9:3.5; 12:18). Braca mogu oznacavati putujuée evandeliste koje su i Ilvan i Gaj
poznavali, dok stranci upucuju na evandeliste iz drugih mjesta koji su Gaju bili nepoznati.

Gaj je bio Sirokogrudan &ovjek kada je bilo rije¢ o pomaganju onima koji su putovali u sluzbi
evandelja. To je bio €in vjernosti Gospodinu i njegovoj istini. Rije€i vjerno ¢ini§ mogu se
prevesti kao: ,Cini§ vjernu stvar®. Ivanova je poanta da §to god Gaj ucini (ergasei, ,Ciniti,
ostvariti“) za te Kristove sluzbenike predstavlja ¢in vjernosti Bogu.

R. 7 Ti su ljudi krenuli na svoje poslanje ne trazeci nikakvu pomo¢ od ne obracenih pogana.
Kako se vidi iz rije¢i ne uzimajuéi nista, ti su novozavjetni propovjednici o€ito odbijali
prihvatiti takvu pomoc.

Rije€i za njegovo ime mogu se prevesti kao ,radi Imena“. (U gr€ékome nema rijeci njegovo i
upucivanje na Gospodinovo ime vjerojatno je prikladnije, tj. na Ime par excellence.) Znacenje
toga jest da bi traZenje materijalne pomo¢i od ne obracenih bilo nedostojno foga Imena.

R. 8 Rije¢ primati (apolambanein) znaci ,doCekivati, srdacno primati“ (npr. primiti gosta u
svoj dom; usp. Lk 15:27). Kada su krS¢ani iskazivali gostoprimstvo takvim Gospodnjim
sluzbenicima, postajali su suradnici (synergoi, ,sudjelatnici, suradnici®) za (ili s) istinom koju
su oni navijestali. Drugim rijeCima, postajali su partneri s navijeStanom rijeci!

R. 9 Gaj se mozda pitao zasto je ovaj zahtjev upuéen njemu, a ne crkvi kojoj je pripadao.
Ivanova primjedba ovdje pokazuje da je njegov postupak bio pomalo neobican te ga zato Zeli
objasniti Gaju.

Ivan navodi da je pisao crkvi. Postoji mogucnost da je 2. lvanova poslanica pismo na koje se
ovdje misli, ali to je samo mogucnost.

Problem u Gajevoj crkvi bio je u prisutnosti dominantnog vode po imenu Diotref, koji voli
imati prvenstvo medu njima. Ova optuzba ne znaci da je Diotref imao neku doktrinarnu
zabludu, niti da nije bio kr§¢anin. Umjesto toga, Diotref je kriv za to $to je prisvajao polozaj u
crkvi koja pripada samo Isusu.

Rije¢ nas vjerojatno znaci one koji su &inili dio lvanova najuzeg apostolskog kruga (usp.
komentare uz 1 Iv 2,19). Iz toga razloga lvan ne oCekuje da ¢e Diotref primiti ni Dimitrija (r.
12). Zato Ivan piSe Gaju, a ne crkvi, kako bi zatrazio gostoprimstvo.

R. 10 Ivan uvjerava Gaja da ¢e, ako dode u njegovu crkvu, podsjetiti na djela koja Diotref
¢ini. Ivan izgleda sigurno u to da mozZe toga Covjeka staviti na njegovo mjesto ako osobno
dode u tu crkvu.



Izrazom njegova djela apostol bez sumnje misli na Diotrefovo odbijanje da prizna ikakve
izaslanike koji su mu dolazili od apostola. Takva su odbijanja bila popra¢ena time da je
brbljao protiv nas (apostola) zlonamjernim rije¢ima. Glagol za brbljati (phlyared) pojavljuje
se samo ovdje u Novom zavjetu (iako se srodni oblik pojavljuje u 1 Tim 5:13 u znacenju
yogovarati“ ili ,tracati“). Oznacava isprazan ili besmislen govor.

Dok bi se Diotref trebao duboko stidjeti tih rije¢i kojima je omalovazavao apostole, on je
zapravo tome jo$S dodao (dosl. ,tim stvarima®, tj. rijeCima koje je izgovarao) dodatne grijehe:
ne samo da je sam odbijao putujuée propovjednike nego je i drugima (onima koji su to
htjeli) branio da ih prime.

C. Opomena da se nastavi s tom potporom u vezi s Dimitrijem (r. 11-12)

R. 11 Gaj ne smije nasljedovati ono §to je zlo. Kad bi to ¢inio, moglo bi se za njega reéi da
nije vidio Boga! Suprotno tome, ako €ini ono $to je pravo, moZe se reci da je od Boga.

Biti od Boga znaci da doti¢na radnja ima svoj izvor u Bogu (usp. 1 Iv 3,10b). Grijeh je, s
druge strane, uvijek €in ucinjen u duhovnom ne znanju i tami. Gresnik grijesi jer je izgubio
Boga iz vida (usp. 1 Iv 3,6).

Grcki odredeni glagolski prilog sadasnjeg vremena koristi se u izrazima Onaj koji €ini dobro
(ho agathopoidn) i onaj koji €ini zlo (ho kakopoion), ali ti izrazi ne znace nista viSe od toga
da se radnja vrsi. Takvi participi mogu izrazavati radnje koje se dogode samo jednom (npr. Iv
6:33, ho katabaindn, ,Onaj koji silazi“) ili radnje koje se vise ne dogadaju (npr. Iv 9:8, ho
kathémenos kai prosaitdn, ,onaj koji je sjedio i prosio®). Izjave ostaju istinite bez obzira &ini li
se dobro ili zlo jednom ili vise puta.

Gaju se stoga govori da ¢e, ako ucini dobro primajuéi Dimitrija (r. 12), time biti od Boga, to

jest, ponasat ¢e se na nacin Ciji je sam Bog izvor. Ako pak oponada Diotrefa i ¢ini zlo,
djelovat ¢e iz duhovne sljepoce i nece imati nikakvu spoznaju o Bogu.

R. 12 Dimitrij je imao dobro svjedo€anstvo od svih koji su ga poznavali. No osim toga,
Dimitrij je primio i ,svjedoCanstvo“ od same istine (ij. Dimitrij je navijeStao istinu). Time je
pokazao svoju ,pravovjernost” i postao dostojan primiti potporu drugih kr§¢ana na svojim
putovanjima (usp. 2 Iv 10). Tako je istina svjedo ila za njega dok ju je on navijeStao

Tre¢i ,svijedok® Dimitriju bile su Ivanove rijeci. A izraz i mi takoder svjedo¢imo ocito se
odnosi na apostole, &ije ,svjedoCanstvo® Diotref nije bio spreman prihvatiti. Ivan je uvjeren da
¢e Gaj, za razliku od Diotrefa, prihvatiti to svjedo€anstvo, dodajuéi: a ti znas da je nase
svjedoc€anstvo istinito.

lll. Oprostaj (r. 13-14)

R. 13-14 Apostol ima mnogo toga za reéi Gaju, ali to radije Zeli u€initi osobno. Ranije je
upotrijebio rijeci ,ako dodem® (r. 10), a sada izrazava nadu da ¢ée to moéi uciniti uskoro.
Nema sumnje da je Dimitrij dolazio u Gajevo podrucje prije lvana, pa je stoga ovo pismo
preporuke bilo potrebno kako bi Gaj pruzio gostoprimstvo Dimitriju.






	SADRŽAJ 1. IVANOVE 
	C. Učeći prepoznavati kršćansku ljubav (3:10b–23) 
	1. Što nije ljubav (3:10b–15) 

	3. Što ljubav čini za vjernike (3:19–23) 
	D. Učiti prepoznavati Boga ljubavi (3:24 – 4:16) 
	1. Potvrda Božjeg prebivanja (3:24) 
	2. Prepoznavanje Božjega Duha (4:1–6) 

	3. Prepoznavanje Božjeg prebivanja (4:7–16) 
	E. Imati smionost pred Sudištem (4:17–19) 
	V. Zaključak: Učiti kako živjeti poslušno (4:20 – 5:17) 
	A. Što znači ljubiti braću (4:20 – 5:3a) 

	B. Što zapravo osnažuje našu ljubav (5:3b–15) 
	KOMENTAR 
	I. Pozdrav (r. 1–3) 
	II. Zaštita istine odbacivanjem zablude (r. 4–11) 
	A. Prakticirajte istinu onako kako je izvorno dana (r. 4–6) 
	B. Zaštitite svoj rad odbacivanjem zablude (r. 7–11) 

	III. Oproštaj (r. 12–13) 

	KOMENTAR 
	I. Pozdrav (r. 1) 
	II. Podupiranje istine podržavanjem njezinih predstavnika (r. 2–12) 
	A. Pohvala Gajevu hodu u istini (r. 2–4) 
	B. Ohrabrenje Gajevoj potpori onima koji navješćuju istinu (r. 5–10) 
	C. Opomena da se nastavi s tom potporom u vezi s Dimitrijem (r. 11–12) 
	III. Oproštaj (r. 13–14) 


