Lettere di Giovanni: un breve commentario ¢ la traduzione in
italiano dei corrispettivi estratti da
The Grace New Testament Commentary.

Copyright © 2010, 2025 Grace Evangelical Society
Hodges, Zane C., 1932-2008
Traduzione a cura di Valentina Russo
Correzione ed editing a cura di Daniela Russo
Thutti i diritti sono riservati. Nessuna parte di questo libro puo essere riprodotta, in
qualsiasi forma, senza previo consenso dell’editore, ad eccezione di quanto previsto

dalla legge sul copyright degli Stati Uniti.

Se non diversamente indicato, le citazioni della Scrittura sono nella versione La Nuova
Diodati, Revisione (1991), edizione La Buona Novella - Brindisi

Tutte le richieste di informazione devono essere rivolte alla:

Grace Evangelical Society
P.O. Box 1308, Denton, TX 76202

ges@faithalone.org, www.faithalone.org

Stampato negli U.S.A.



Prima lettera di Giovanni

INTRODUZIONE
LA TRADIZIONE ANTICA ATTRIBUISCE QUESTE epistole a Giovanni, figlio di Zebedeo,

uno dei dodici apostoli. Ogni tentativo per eludere le conseguenze derivanti dall’attribuzione di
1:1-4 ad un testimone oculare risulta vano. La dichiarazione in 4:6 («Noi siamo da Dio; chi
conosce Dio ci ascolta; chi non ¢ da Dio non ci ascolta; da questo riconosciamo lo Spirito della
verita e lo spirito dell'errore») sarebbe a dir poco presuntuosa se non fosse stata scritta da un
apostolo.

In 2 e 3 Giovanni, l'autore si presenta come “I'Anziano”. Questo titolo, forse, ¢ semplicemente il
modo umile dell'autore per dire “il vecchio”; o, probabilmente, “gli anziani” era gia diventato un
titolo per gli apostoli. Se cosi fosse, il termine in 2 e 3 Giovanni potrebbe essere una rivendicazione
dell'autorita apostolica.

Gli sforzi compiuti dai critici per attribuire il quarto vangelo e queste epistole ad autori non
apostolici non sorprendono, data la loro consueta tendenza a sfavorire i resoconti dei testimoni
oculari. Ma il tentativo di differenziare la paternita del vangelo da quella delle lettere, e talvolta
anche quella di 1 Giovanni da 2 e 3 Giovanni, ¢ una sorprendente dimostrazione di miopia. E
difficile trovare quattro libri nella letteratura greca che presentino uno stile pit simile a quello del
vangelo e delle epistole. Persino il lettore italiano puo rendersene conto.

L'opinione secolare e quasi unanime secondo la quale I'apostolo Giovanni abbia scritto queste tre
lettere deve avere il suo pieno peso: la paternita giovannea ¢ ben supportata e non puo essere
confutata.

Non ci sono chiare indicazioni interne sulla data di stesura delle epistole giovannee. Il contenuto
delle stesse sembra spesso presupporre la conoscenza di quanto scritto nel vangelo di Giovanni.

La data di quest’ultimo ¢ molto probabilmente antecedente al 70 d.C., poiché in esso non viene
menzionata la distruzione del tempio. La dichiarazione in Giovanni 5:2 che «Or a Gerusalemme,
vicino alla porta delle pecore, c'¢ una piscina» sostiene che la citta ancora si ergeva quando il

vangelo fu scritto. Secondo Eusebio ed Ireneo, Giovanni scrisse il suo vangelo da Efeso. Molti



ritengono che egli abbia iniziato il suo ministero i, alla fine degli anni '40 o all'inizio degli anni 'S0.
La data piu probabile per la composizione del vangelo di Giovanni ad Efeso (secondo Ireneo)
sarebbe tra il 48 e il 52 d.C. Nessuno sa quanto tempo sia trascorso tra la sua redazione e la stesura
delle epistole, che spesso sembrano presupporre gli insegnamenti evangelici, ma potrebbero essere
stati diversi anni.

Il libro dell'Apocalisse ¢ stato I'ultimo scritto di Giovanni. Sebbene molti ritengano che sia stato
redatto in epoca tardiva, ci sono buoni motivi per credere che sia stato composto prima della
distruzione del tempio nel 70 d.C. (si veda I'introduzione all'Apocalisse).

Pertanto, le lettere possono essere datate approssimativamente tra il 48 e il 70, ma alla luce
dell’introduzione di false dottrine nella chiesa e del riferimento di Giovanni a cid che avevano
«udito dal principio» (cfr. 1 Giovanni 2:7, 24; 3:11; 2 Giovanni 6), sembra preferibile una data
compresa tra il 64 e il 65.

Quando lautore scrisse 1 Giovanni, potrebbe essere tornato a Gerusalemme con un certo numero
di altri apostoli (cfr. commenti su 2:19). Egli conosceva gia bene almeno una delle chiese a cui si
rivolgeva (si vedano commenti su 2 Giovanni). La sua preoccupazione paterna nei loro confronti,
sottolineata dall’'uso ripetuto dell’appellativo “figlioletti”, suggerisce anche che sentiva una
responsabilita pastorale verso questi credenti.

In 1 Giovanni l'apostolo scrive spinto dalla preoccupazione che alcuni falsi dottori possano trovare
ascolto nella chiesa (o nelle chiese) a cui si rivolge. Poiché negano che Gesti sia il Cristo venuto nella
carne (1 Giovanni 2:22; 4:3), la loro dottrina colpisce al cuore dell'esperienza cristiana. I lettori, essi
stessi cristiani (2:12-14, 21; 5:13), non corrono il pericolo di perdere la vita eterna — che non puo
essere persa — ma rischiano di vedere seriamente compromessa la loro comunione con Dio.

Lo scopo di 1 Giovanni ¢ la comunione (1:3), ma lapostolo scrisse anche per sostenerla e
promuoverla di fronte agli errori teologici. Tali errori sembrano concentrarsi sul rifiuto che Gest sia
il Cristo venuto nella carne. Le dichiarazioni in 1 Giovanni 5:6-8 suggeriscono l'erronea possibilita
che 'uvomo Gest e il Cristo divino fossero due esseri distinti, e che il Cristo fosse disceso su Gesu al
momento del suo battesimo, lasciandolo prima della sua morte. Si potrebbe quindi dire che il
Cristo divino sia venuto «per mezzo dell'acqua», ma non per mezzo del «sangue» (si veda la
discussione su 5:6).

Se cosi fosse, i falsi dottori potevano implicitamente considerare inappropriati, o privi di significato,
per un essere divino almeno alcuni aspetti dell'esperienza fisica: per esempio, I'idea che qualsiasi
contatto fisico reale con un tale essere fosse impossibile e che ci si potesse approcciare solo all'uomo
Gesu. Tale affermazione, seppur fosse stata fatta, viene negata in 1:2, dove si dice che gli apostoli
hanno avuto un contatto fisico con «la vita eterna che era presso il Padre e che ¢ stata manifestata a
noi» (corsivo aggiunto).

I falsi dottori potrebbero anche aver dichiarato che la persona spirituale non commetteva
effettivamente peccato quando era coinvolta in atti immorali, poiché era fondamentalmente al di

sopra, o separata, da ogni esperienza fisica. Levidente preoccupazione di Giovanni affinché i



comandamenti del Signore siano presi sul serio sarebbe quindi rilevante per qualsiasi insegnamento
di questo genere (2:3, 4, 7; 3:23; 4:21; 5:2-3).

Particolarmente significativo ¢ il comandamento finale dell’epistola: «Figlioletti, guardatevi dagli
idoli» (5:21). Come rivelano le lettere alle sette chiese in Apocalisse, il problema dei cristiani che
scendevano a compromessi con la pratica idolatrica pagana era decisamente vivo (Ap 2:14, 20). La
situazione culturale rendeva tale compromesso particolarmente allettante. Gli artigiani, ad esempio,
potevano appartenere a una particolare gilda che aveva come patrono una specifica divinita pagana.
Le riunioni della corporazione potevano tenersi nel tempio dell'idolo e tali feste spesso offrivano
l'opportunita di compiere atti immorali con le prostitute del tempio. Un cristiano che si rifiutava di
partecipare a tali riunioni poteva temere di essere espulso dalla sua gilda e di perdere i suoi mezzi di
sussistenza.

Alcuni indizi in 1 Giovanni suggeriscono che l'apostolo stia combattendo una visione di Dio
secondo la quale, nella natura divina, era ammessa la presenza sia della luce che delle tenebre. Ad
esempio, quando Giovanni scrive: «Dio ¢ luce e in lui non vi ¢ tenebra alcuna» (1:5), 'affermazione
greca «non vi ¢ tenebra» ¢ enfatica, come suggerisce giustamente la parola italiana «alcunax.
Ancora, in 2:29, dove Giovanni scrive: «Se voi sapete che egli ¢ giusto», egli usa una forma greca
condizionale che non da per scontata tale consapevolezza.

I falsi dottori potrebbero aver insegnato che, in definitiva, sia il bene che il male, la luce e le tenebre
hanno avuto origine da Dio stesso. In effetti, questa idea sembra essere alla base della discussione
sulla natura senza peccato della persona rigenerata, che si trova in 3:6-9.

Giovanni sottolinea anche I'idea della “verita originale” e usa ripetutamente la frase “dal principio”
in relazione a cio che i cristiani credevano o era stato loro insegnato (si veda 1:1; 2:7, 24; 3:11). I falsi
dottori non negavano il Cristianesimo nella sua totalita, ma reinterpretavano la storia e la dottrina
cristiane. Per questo motivo essi possono essere considerati come “i revisionisti”, coloro che hanno
introdotto una nuova versione del Cristianesimo.

Non vengono definiti gnostici perché in 1 Giovanni non c'¢ traccia dei piu recenti miti gnostici
(con la possibile eccezione del riferimento a Caino in 3:12). E ipotizzabile che essi potessero essere
definiti proto-gnostici, ma il termine “revisionisti” sembra piti appropriato. Tuttavia,
probabilmente riprendevano alcuni dei concetti che furono formativi nel tardo pensiero gnostico.
In un certo periodo, i falsi dottori furono evidentemente collegati al circolo apostolico. Questa ¢ di
gran lunga l'interpretazione pitt ovvia di 2:19, dove ha inizio una sequenza “essi-noi-voi” (si vedano
commenti su 2:20). Naturalmente, desiderando che i gentili nella chiesa ascoltassero le loro
dottrine, essi avrebbero rivendicato legami con la chiesa madre di Gerusalemme. A quanto pare,
infatti, i legalisti, giunti ad Antiochia dalla Giudea (Atti 15:1), fecero tali dichiarazioni, che gli
apostoli e gli anziani di Gerusalemme si sentirono in dovere di negare (v. 24). Da 1 Giovanni 2:19 si

possono dedurre affermazioni simili da parte dei revisionisti, che Giovanni nega.



SOMMARIO DI 1 GIOVANNI

I. Prologo: invito alla comunione fraterna (1:1-4)

II. Preambolo: vivere in comunione con Dio (1:5-2:11)

II1. Obiettivo: resistere agli anticristi (2:12-27)

IV. Corpus: la vita che si traduce in fiducia dinanzi al Tribunale di Cristo (2:28-4:19)
V. Conclusione: imparare a vivere nell'obbedienza (4:20- 5:17)

VI. Epilogo: certezze cristiane (5:18-21)

COMMENTARIO

L. Prologo: invito alla comunione fraterna (1:1-4)

La prima lettera di Giovanni inizia con un resoconto di prima mano di cio che I'autore e i suoi
compagni apostoli hanno visto in Gesu Cristo. Giovanni fa riferimento a quanto visto e udito per
confutare un gruppo di sedicenti dottori che potrebbero essere definiti revisionisti. II loro
messaggio non si accorda con le verita originariamente trasmesse agli apostoli; se i lettori adottassero
una qualsiasi delle loro false dottrine, la loro comunione con la cerchia apostolica e con Dio
andrebbe distrutta (v. 3).

1:1. La forma impersonale quel che era dal principio’ ¢ intenzionale. Il tema qui non ¢ la
persona di Cristo, quanto piuttosto “la vita eterna che era presso il Padre e che ¢ stata manifestata a
noi” (v. 2). Sebbene Gesu sia «il vero Dio e la vita eterna» (5:20), 'apostolo desidera sottolineare la
realta della vita eterna stessa: i suoi lettori sono accomunati da questa vita (si vedano commenti su
5:13).

Giovanni e i suoi compagni apostolici (si noti la parola noi) abbiamo udito... abbiamo visto...
abbiamo contemplato e le nostre mani hanno toccato questa vita.

Dei quattro verbi nel v. 1 («udito... visto... contemplato... toccato»), i primi due, ripetuti nel v. 3,
sono al tempo perfetto greco, mentre gli ultimi due, non ripetuti nel v. 3, sono al tempo aoristo. I
verbi al tempo perfetto implicano 'esperienza condivisa, in corso, degli apostoli, mentre i due verbi
al tempo aoristo no.

Il loro messaggio riguardava la Parola della vita, o “il messaggio sulla vita”. Ma siccome Gesti
Cristo ¢ quella vita (5:20), si puo anche intendere come “il messaggio sulla Viza”. Giovanni scrive di
cio che insieme agli altri apostoli ha visto in Gesu Cristo, che ¢ la vita (5:11-12).

1:2. Giovanni dice di sé e degli apostoli: abbiamo visto questa vita manifestata, ne rendiamo
testimonianza e ve la annunziamo (ai lettori). La rivelazione di questa vita fu fatta solo agli stessi
apostoli (a noi), cosi che fossero preparati a condividere la loro conoscenza di questa vita

manifestata.

' Le parole in grassetto sono citazioni riprese dalla Bibbia.



1:3. Cio che gli apostoli avevano visto e udito non puo essere pienamente condiviso in questa
vita. I credenti devono aspettare di trovarsi alla presenza del Signore per poterlo “contemplare” o
“toccare”.

Giovanni ora dichiara lo scopo della lettera, ovvero la comunione (koznonia: esperienze condivise,
imprese, beni, ecc.).

Ma non si tratta di una fratellanza normale. E una comunione con i testimoni apostolici. Inoltre,
Giovanni invita i lettori a prendere parte alla comunione degli apostoli stessi... con il Padre e con
Suo Figlio Gesu Cristo. Se si ha comunione con la cerchia di Giovanni, si ha anche comunione con
Dio e con Gesu Cristo.

1:4. Giovanni e gli altri apostoli sono lieti quando quelli condotti a Cristo, o educati nella fede,
sono fedeli. Se la presente lettera riesce a incoraggiare i lettori affinché «dimori in voi cio che avete
udito dal principio» (2:24), la gioia di questi ultimi sara completa.

La vera gioia si ottiene conoscendo Cristo e Dio Padre attraverso gli apostoli. Le chiese di oggi

devono rispettare I'importanza di accettare la verita divina e rifiutare gli errori dottrinali.

I1. Preambolo: vivere in comunione con Dio (1:5-2:11)

Poiché i revisionisti rappresentano una minaccia per la comunione costante dei lettori con Dio, ¢

importante affermare i principi fondamentali di tale comunione.

A. Rimanere sulla via: camminare nella luce di Dio (1:5-2:2)

1:5. Il messaggio semplice ma profondo che Dio ¢ luce ¢ fondamentale per ogni relazione tra Dio
e le sue creature. Essendo libero da ogni difetto etico, la sua luce non ¢ contaminata da alcuna
impurita morale e in lui non vi ¢ tenebra alcuna.

Quest'ultima affermazione ¢ cosi enfatica in greco (“non c@ oscurita in lui - affatto”) che i
revisionisti potrebbero aver sostenuto che ci fossero le tenebre nella Divinitd. Nell'atmosfera
religiosa del I secolo, i concetti pagani sugli dei potrebbero aver influenzato alcuni a fornire una
rivelazione anti-biblica di Dio. Gli eretici potrebbero aver pensato che Dio avesse una natura fatta
sia di Juce che di tencbra. Se i revisionisti avessero avuto una tale visione di Dio, avrebbero potuto
sostenere che le differenze morali non erano legittime. Era fondamentale per i lettori di questa
epistola non avere fraintendimenti. Dio ¢ perfettamente santo.

1:6. Il termine noi include sia gli apostoli che il loro pubblico cristiano. Il credente che vive nel
peccato ha perso il contatto con un Dio totalmente santo e se, cido nonostante, afferma di essere in
comunione con lui, vuol dire che sta mentendo: i credenti che peccano sono fuori dalla comunione
con Dio.

L'espressione mettiamo in pratica la verita (lett. “fare la verita”) significa “agire in linea con la
verita”. Affermare di avere comunione con Dio mentre si cammina nelle zenebre significa
comportarsi in modo contrario alla verita circa la santita di Dio.

1:7. Invece di camminare nelle tenebre, se camminiamo nella luce, viviamo alla presenza di Dio,

esposti a cio che egli ha rivelato di sé stesso, mentre se «camminiamo nelle tenebre» (v. 6) ci



nascondiamo da Dio e non riconosciamo cid che si sa di lui. I credente che desidera avere
comunione con il Signore deve mantenere un atteggiamento di apertura nei suoi confronti e
predisporsi ad essere onesto alla sua presenza riguardo a tutto cio che Dio gli mostra. Il risultato di
camminare nella luce ¢ che abbiamo comunione gli uni con gli altri. Cioe, i credenti hanno
comunione con Dio ed egli ha comunione con loro. Anche se rimaniamo peccatori, mentre
camminiamo nella luce il sangue di Gesu Cristo, Suo Figlio, ci purifica da ogni peccato in
modo che possiamo mantenere la comunione.
E vero, tutti i cristiani sono gia stati purificati (cfr. 1 Co 6:11) e hanno il pieno perdono in Cristo
(cfr. Ef 1:7). Allo stesso modo, c'¢ una purificazione continua basata sul sangue di Cristo che
permette ai figli imperfetti di avere un'esperienza autentica di condivisione con un Padre celeste
perfettamente santo.
1:8. Nessuno pud mai affermare con ragione di essere senza peccato. Chiunque faccia una
dichiarazione simile inganna se stesso.
Le parole la verita non ¢ in noi non intendono che il soggetto in questione non sia salvato.
L'apostolo continua a usare pronomi in prima persona plurale, noi e ci, proprio come ha fatto dal
versetto S in poi. Se la verita ha il giusto effetto sui credenti, essi non cadranno in questa trappola.
Se invece vi cadono, la verita non ¢ in noi come forza operante e dominante che modella i loro
pensieri e i loro comportamenti.
1:9. Finché i credenti camminano in quella luce, sono in grado di vedere i propri errori e, quando
cio accade, li confessiamo. Il termine ravvedimento non ¢ usato né qui né in nessun altro punto
della lettera. Secondo l'uso che ne fa Giovanni, il pentimento cristiano ¢ opportuno quando si
persiste nel peccare (si veda Ap 2:5, 16, 21, 22; 3:3, 19). In 1 Giovanni 1:9, 'apostolo parla di coloro
che scoprono il peccato mentre sono in comunione con Dio, non di quelli che si sono allontanati
dalla fede. Il pubblico di 1 Giovanni ¢ spiritualmente sicuro e non ha nulla di cui ravvedersi (si veda
2:12-14, 21). Il loro compito ¢ quello di “dimorare” in Cristo e nella sua verita (si veda 2:24, 28).
La confessione del peccato permette ai credenti di rimanere in comunione. 1 Giovanni 1:9 non si
rivolge a chi non ¢ salvato. In nessuna parte della letteratura giovannea confessare i peccati ¢ una
condizione per ricevere la vita eterna. La fede ¢ l'unica condizione per avere la salvezza (cfr.
Giovanni 3:16; 5:24; 6:47; 1 Giovanni 5:1, 12, 13).
Se i credenti negano ciod che la luce mostra loro, smettono di essere onesti e aperti con Dio e la
comunione cessa. Ma se confessiamo (bomologes, «concordare, ammettere, riconoscere») i nostri
peccati, che la luce rivela, possiamo contare su Dio, che ¢ fedele e giusto da perdonarci i peccati:
la comunione quindi continua. La parola giusto (dikaios) significa “giustificato”. Grazie al sangue
versato da Cristo (v. 7), non c'¢ alcun compromesso nella giustizia di Dio quando egli perdona.
Poiché non c'¢ nulla nel greco che corrisponda alla parola “nostri” per usarla una seconda volta,
LND traduce “perdonarci i peccati” sottintendendo “i peccati che confessiamo”. Ma che dire dei
peccati di cui i credenti zon sono consapevoli? Questi sono impliciti nelle parole purificarci da

ogni iniquita. Pertanto, ogni volta che un credente confessa, riconoscendo onestamente cio6 che sa



essere sbagliato, qualsiasi altro peccato possa esserci nella sua vita viene totalmente mondato. Nulla
rimane di impuro.

1:10. Quando il peccato viene rivelato, i credenti o lo confessano oppure affermano di non aver
peccato. Scegliendo la seconda opzione, lo facciamo bugiardo negando la testimonianza della sua
parola e, di fatto, accusando Dio di non essere veritiero.

Non ¢ corretto qui interpretare l’espressione non aver peccato cCome una negazione assoluta di aver
commesso un peccato. Anche quando si ¢ in comunione con Dio, non si ¢ esenti dal bisogno di
purificarsi (v. 7). Se si nega questa verita, si inganna se stessi (v. 8). Se si confessano i peccati che la
luce rivela, si ottiene il perdono (v. 9). Ma se si nega cio che la luce mostra, si fa di Dio un bugiardo,
per cui non si ¢ in comunione con lui (v. 6), che ¢ Luce (v. 5).

2:1. L'apostolo introduce ora una precisazione. Le sue parole potrebbero essere erroneamente
interpretate come un invito a scoraggiare i credenti dal resistere al peccato, ma non ¢ questa la sua
intenzione. Egli si rivolge con tenerezza ai suoi lettori chiamandoli figlioletti miei. In nessuna
parte della sua lettera egli mette in dubbio che i suoi lettori siano autentici cristiani (cfr. 2:12-14).
Non vuole che i suoi figli spirituali fraintendano la sua intenzione nello scrivere loro queste cose
(cioe 1:5-10), il cui scopo non ¢ né scusare né incoraggiare il peccato. Sono invece scritte affinché
non pecchiate.

Sebbene il peccato debba essere fermamente evitato, esso puo verificarsi - e si verifica - nella vita dei
credenti. Quindi Giovanni aggiunge: «E se pure qualcuno ha peccato, abbiamo un avvocato
presso il Padre: Gesu Cristo il giusto». Come nostro zvvocato, Gesti non supplica Dio di
preservarci la salvezza. Le numerose promesse fatte nel vangelo di Giovanni si oppongono a tale
idea. Poiché le promesse di Gesti sono vere e il credente ¢ eternamente al sicuro, non c'¢ bisogno che
il Figlio supplichi il Padre di non allontanare i credenti che peccano.

Come loro avvocato, Gesu intercede per i credenti nella preghiera al Padre affinché la loro «fede
non venga meno» (cfr. Luca 22:31-33). Sebbene «i doni ¢ la vocazione di Dio sono irrevocabili»
(Ro 11:29 - NR06), la fede che si appropria di tali doni ¢ tuttavia soggetta al fallimento (cfr. 2 Ti
2:18). Cristo intercede per i credenti affinché cio non accada.

2:2. Gesu ¢ anche l'espiazione per i nostri peccati. Egli puo intercedere per i credenti davanti a
Dio perché gli ha personalmente dato soddisfazione per 7 nostri peccati. Qualunque sia il peccato
commesso, Cristo lo ha espiato. Infatti, in quanto espiazione per il peccato, questa propiziazione
copre i peccati di tutta 'umanita (tutto il mondo).

La tesi secondo la quale, avendo Cristo pagato per tutti i peccati dell'umanita, tutti sarebbero salvati
¢ errata. La rimozione del peccato come barriera alla grazia salvifica di Dio non porta
automaticamente alla rigenerazione e alla vita eterna. Il peccatore rimane morto ed «estraneo alla
vita di Dio» (Ef 4:18). Durante il giudizio finale dei perduti (Ap 20:11-15), il peccato iz guanto tale
non viene preso in considerazione. Gli uomini vengono invece «giudicati [...] secondo le loro
opere» (Ap 20:12) per dimostrare a ciascuno che le «opere» non danno loro alcun diritto alla

salvezza di Dio.



B. Raggiungere [ obiettivo: conoscere il Dio della luce (2:3-11)

2:3. Ogni affermazione di aver raggiunto una conoscenza personale di Dio pud essere
immediatamente verificata esaminando l'osservanza dei suoi comandamenti. Il termine lo puo
riferirsi sia a Dio che a Cristo, oppure puo essere volutamente vago, poiché per Giovanni essi sono
uno.

Questo versetto ¢ spesso interpretato come un modo per verificare la salvezza di una persona. La
spiegazione spesso fornita ¢ che, sebbene la salvezza avvenga per fede, non ¢ possibile sapere se la
propria fede sia reale, a meno che non si osservino 7 suoi comandamenti. Ma questa visione ¢, sotto
molti aspetti, in contrasto con la teologia giovannea.

In primo luogo, una persona ¢ salvata credendo in Cristo per avere la vita eterna (Giovanni 3:16;
5:24; 6:35; ecc.). In secondo luogo, l'idea che un cristiano possa credere in Cristo senza sapere di
aver davvero creduto ¢ assurda. Quando Gesu chiede a Marta se crede, nessuno dei due adotta una
mentalitd del tipo “aspetta e vedrai” (Giovanni 11:25-26). La risposta di Marta, accettata da Gest, ¢
una forte affermazione della sua fede (v. 27). Poiché la fede ¢ la certezza che qualcosa sia vero,
quando crediamo, sappiamo di aver creduto.

1 Giovanni 2:3 non parla della conoscenza salvifica di Cristo, ma di una conoscenza basata sulla
comunione. Sebbene sia vero che tutti i credenti conoscono Dio e Cristo in modo basilare, non tutti
i credenti possono conoscerli per comunione e fratellanza (cfr. I'interazione tra Filippo e Gesti in
Giovanni 14:7-9). 1 Giovanni 2:3 non si riferisce alla conoscenza salvifica di Dio, ma alla
conoscenza aperz'mzmle di Dio.

Proprio come l'affermazione di avere comunione con lui ¢ falsa se un credente «cammina nelle
tenebre», cosi anche uno stile di vita di disubbidienza invalida qualsiasi pretesa di avere una
conoscenza intima di lui.

2:4. Ma qualcuno potrebbe vantare tale conoscenza senza I'obbedienza che ne deriva. In tal caso,

costui ¢ bugiardo, e la verita non ¢ in lui come forza attiva e dominante (si veda commento su
1:8). Senza l'obbedienza ai comandamenti di Dio, nessuno puo affermare in verita di avere una
conoscenza intima e personale del Padre e del Figlio.
Qui, come nel versetto 3, le parole «Io ’ho conosciuto» potrebbero essere tradotte con ho
imparato a conoscerlo. Sulle labbra dei revisionisti tale affermazione implicava probabilmente il
raggiungimento di una conoscenza di Dio che i lettori non possedevano e alla quale essi si offrivano
di sopperire.

2:5. Diversamente dalla falsa affermazione discussa nel versetto 4, I'apostolo ora commenta che
chi osserva (custodisce) la sua parola conosce in modo speciale I'amore di Dio. L'amore per
Cristo e l'obbedienza alla sua parola non sono in alcun modo una prova della fede salvifica,
nonostante molti continuino a sostenerlo. Sono invece la testimonianza di un sincero e sentito
discepolato verso Gestr.

L'amore di Dio ¢ perfetto nei cristiani obbedienti. Il termine greco tradotto con ¢ perfetto

» &«

(teteleiotar) suggerisce 'idea di “portare a compimento”, “portare al suo obiettivo” o “portare alla



pienezza”. L'amore di Dio per il credente al momento della salvezza ¢ meraviglioso (si veda 3:1), ma
il suo scopo non ¢ raggiunto finché il credente non ricambia quell'amore con I'obbedienza, con il
risultato di conoscere 'amore profondamente personale del Padre e del Figlio che «dimoreranno
presso di lui» (Giovanni 14:23).

L'espressione in lui (e7 aunto) non equivale al concetto paolino di «essere in Cristo» (en Christo).
Alla luce dell'insegnamento di Cristo in Giovanni 13-17 (in particolare 15:1-8), le parole 77 Jui si
riferiscono al rapporto del discepolo “che dimora” nel maestro.

2:6. L'affermazione che qualcuno dimora in Cristo puo essere comprovata solo da uno stile di

»

vita cristiano. Il termine greco meno (“rimanere”, “dimorare”, ‘vivere’) — che compare per la prima
volta in 1 Giovanni — descrive la vita del discepolo (cfr. Giovanni 15:4-7). Le parole di 1 Giovanni
2:5 sull'essere “in lui” equivalgono all'idea di “dimorare” in lui. I versetti successivi spiegano come
farlo.

2:7. Il comandamento vecchio ¢ quello che, come credenti, avevate dal principio della vostra
esperienza cristiana. Il comandamento vecchio ¢ quello pronunciato anni prima da Gesti in Giovanni
13:34: «Io vi do un nuovo comandamento: che vi amiate gli uni gli altri. Come io vi ho amati,
anche voi amatevi gli uni gli altri».

Questo memorabile “nuovo” comandamento era ormai vecchio per ilettori di Giovanni perché lo
avevano ricevuto dal principio, cio¢ agli inizi della loro vita cristiana. Questo ¢ I'unico significato
congruo dell'espressione dal principio. C'¢ un legame implicito tra 1:1 e 2:7, poiché in questa lettera
Giovanni si occupa della verita originale del Cristianesimo, in contrasto con la pretestuosa “nuova
veritd” evidentemente insegnata dai revisionisti. Forse questi ultimi reinterpretarono il significato
del comandamento di amarsi gli uni gli altri. Giovanni non l'avrebbe permesso. Il comandamento
vecchio aveva ancora lo stesso tenore di prima.

2:8. Da un altro punto di vista (E tuttavia), il comandamento “vecchio” di cui Giovanni parla
nel versetto 7 puo essere definito un comandamento nuovo. Questo perché appartiene alla nuova
era che stava sorgendo.

Il termine stanno passando (parago) ricorre in 1 Giovanni solo qui e nel versetto 17 (cfr. 1 Co
7:31). Poiché il mondo ¢ moralmente in contrasto con Dio Padre (1 Gv 2:15-17), le tenebre ne
descrivono la condizione etica. Pertanto, I'apostolo afferma che la “vecchia” situazione morale del
mondo ¢ temporanea. La “nuova” realta che la sostituira, la vera luce, gia risplende. E stata
pienamente rivelata nell'amore di Cristo per il mondo (Giovanni 3:16) e si sta manifestando
nell'amore dei cristiani gli uni per gli altri. Verra un giorno in cui questo amore risplendera libero
in tutto il suo fulgore (2 Pietro 3:13).

2:9. Sostenere che questo versetto possa riferirsi solo a chi si “professa” credente ¢ privo di
fondamento. Se Giovanni avesse avuto in mente un cristiano che si professa tale ma non ¢ salvato, il
quale odia un vero cristiano, non avrebbe scritto: chi dice di essere nella luce e odia il proprio
fratello, perché la parola proprio sarebbe stata fuorviante. Avrebbe piuttosto scritto: «Chi odia #7

fratello» (cio¢, qualcuno che odia un cristiano).

10



In questo contesto, l'argomento ¢ il comandamento del Signore «amatevi gli uni gli aleri» (cfr.
Giovanni 13:34). Giovanni ha in mente I'amore reciproco tra cristiani (cfr. in particolare 4:20-5:1).
Il termine fratello deve quindi essere inteso in senso cristiano.

L'apostolo ammette tristemente che alcuni credenti provano sentimenti di ostilita e animosita gli
uni verso gli altri. La condizione morale di un tale cristiano ¢ riprovevole. Una persona simile che
afferma di camminare nella luce in comunione con Dio viene smentita dall'odio verso i suoi fratelli.
Egli ¢ ancora nelle tenebre.

2:10. Al contrario, chi ama il proprio fratello non solo ¢ nella luce, ma vi dimora anche.
Amando Dio e gli altri come Cristo ha amato, cammina «come cammino lui» (v. 6).

Chi vive in questo modo ¢ anche colui in cui non vi ¢ niente che lo faccia cadere (skandalon,
“una trappola o un tranello” che cattura una persona nel peccato). In chi ama il proprio fratello non
c'¢ un’insidia del genere.

Questo non significa essere senza peccato (si veda 1:8), ma piuttosto che, camminando come Cristo
cammino, nulla crea una condizione spirituale che possa intrappolarlo nel peccato.

2:11. Un cristiano che odia un altro credente ha perso il contatto con “la vera luce” (v. 8), che
manifesta la natura amorevole di Dio. E ha anche abbracciato “le tenebre” che “stanno passando”
(v. 8). Diventa uno strumento nelle mani di Satana, causando tragiche divisioni e scissioni nella

chiesa. Come afferma Giovanni, cammina nelle tenebre e non sa dove va.
ITI. Obiettivo: resistere gli anticristi (2:12-27)

A. Riconoscere le proprie risorse spirituali (2:12-14)

I versetti 12-14 rivelano chiaramente che Giovanni non considera i suoi lettori “falsi dottori”.
Reputare questa epistola come una serie di “prove” per determinare se la salvezza di una persona sia
genuina significa fraintenderla.

2:12. 1l fatto che i lettori abbiano sperimentato il perdono dei peccati li contraddistingue come
figlioletti del Padre celeste (cfr. v. 13). Questo perdono ¢ stato concesso per mezzo del suo nome
(lett. “in virtt del suo nome”). Ovvero, esso si basa sull'efficacia del nome di Cristo.

Come si vedrd nei versetti 25-26, i revisionisti sembrano aver messo in discussione l'intera
esperienza di salvezza dei lettori, ma Giovanni ha appena insegnato che essi hanno provato il vero
perdono (cfr. 1:5-2:2).

2:13. Rivolgendosi ai suoi lettori come padri, Giovanni ricorda loro cio che ha appena scritto
riguardo alla conoscenza di Dio (vv. 3-11). Alla luce delle affermazioni contenute nei versetti 3-4, la
dichiarazione avete conosciuto Dio implica che essi hanno raggiunto il punto in cui osservano i
comandamenti del Signore.

Le parole colui che ¢ dal principio potrebbero riferirsi sia a Dio che a Cristo. Qui I'espressione
dal principio ¢ interpretata piti naturalmente come un riferimento all'eternita di colui che i lettori

conoscono. Il termine padri porta con sé una sfumatura di esperienza maturata con il Dio eterno.

11



Ma i lettori sono anche giovani [che] avete vinto il maligno (Satana). Il titolo giovani segue
quello di padri perché I'esperienza inestimabile dei lettori come figliolerti (il perdono dei peccati) e
come padyri (la conoscenza di Dio) li rende gzovani vigorosi pronti a combattere contro Satana.

In realta, questi giovani hanno giad vinto Satana. Il verbo greco (tempo perfetto, nenikékate)
suggerisce una vittoria passata, i cui frutti permangono ancora. Probabilmente Giovanni sta
pensando qui alla loro fede in Gesti.

Come figlioletti (paidion, invece di teknion [v. 12]), i lettori sono andati ben oltre la semplice
esperienza del perdono dei peccati. Tutti i credenti in Cristo hanno vissuto il perdono come parte
della loro esperienza di salvezza. Anche nei loro primi giorni come figlioletts nella famiglia di Dio,
provano il «perdono familiare» quando confessano i loro peccati a Dio (si veda 1:9). Cosi come
non si pud dire che un bambino faccia molto di piti che riconoscere i suoi genitori, lo stesso vale nel
regno spirituale. Conoscere il Padre richiede tempo nella fede e crescita spirituale.

Il concetto di “conoscere” Dio ¢ espresso al tempo perfetto greco, che comunica una situazione
derivante da un’azione compiuta nel passato. In tutti i casi in cui Giovanni usa questo tempo
verbale, una traduzione appropriata sarebbe “giungere alla conoscenza”. In questo secondo
riferimento ai figlioletti, ¢ implicito il superamento del semplice stadio dell’infanzia.

2:14. Ai lettori considerati padri, Giovanni sceglie di non aggiungere altro a quanto gia detto.
Infatti, cosa potrebbe aggiungere alla conoscenza di colui che ¢ dal principio? La loro conoscenza
di Dio ¢ pienamente sufficiente. Senza dubbio i revisionisti la pensavano diversamente.

In quanto giovani in cui la parola di Dio dimora, il pubblico di Giovanni ¢ pronto per la

battaglia, poiché la risorsa della preghiera esaudita ¢ a loro disposizione (si veda 3:22; 5:14-15).
B. Riconoscere i propri avversari spivituali (2:15- 27)

1. Resistere al mondo (2:15-17)

2:15. Il mondo - un sistema morale e spirituale progettato per allontanare I'umanita dal Dio
vivente — ¢ profondamente seducente (si veda v. 16), e nessun cristiano, per quanto maturo, ¢
completamente immune al suo fascino.

Se amate il mondo o le cose che sono in esso, 7oz amate Dio. Giovanni non sta dicendo che
Dio non ama quelli che amano il mondo, ma che I'amore di Dio non opera in loro né attraverso di
loro. E impossibile amare contemporaneamente sia il mondo che Dio.

2:16. Tutto cio che ¢ nel mondo puo essere riassunto nelle tre categorie di seguito elencate
dall’apostolo. Prese insieme, esse sintetizzano la totalita delle tentazioni di questo sistema senza Dio.

La prima ¢ la concupiscenza della carne, cio¢ ogni attivita fisica proibita che attrae il cuore
peccaminoso delle persone. Si tratta di tutto cio che la carne brama, come il piacere sessuale o le
droghe che creano dipendenza.

Il secondo elemento del mondo ¢ la concupiscenza degli occhi, cioe tutto cid che visivamente
attrae ma non ¢ giusto desiderare o avere. L'oggetto davanti agli occhi puo essere una persona o una

cosa, ma il desiderio di averlo ¢ cupidigia.

12



L'orgoglio della vita significa “la vana ostentazione della vita terrena”. Il termine greco tradotto
con “orgoglio” ¢ alazoneia (arroganza, presunzione o vanteria riguardo a se stessi, ai propri beni o ai
propri successi).

I revisionisti probabilmente sostenevano che si potesse partecipare liberamente alle attivita del
mondo. Potrebbero aver argomentato che, poiché Dio ne ¢ il Creatore, si stava semplicemente
facendo uso della sua creazione. Ma sebbene il mondo fisico sia “di Dio” che lo ha creato, # mondo
in quanto sistema morale non viene da lui. Tutto cio che ¢ nel mondo porta il segno dellempieta
(cfr. 1:5).

2:17. Anche il mondo ¢ fugace: il mondo passa. Quando 7/ mondo non esistera pitt come entita

moralmente e spiritualmente opposta a Dio, non esistera pit nemmeno nessuna delle sue
esperienze proibite. La sua concupiscenza, ovvero la gratificazione corrotta del mondo, ¢ passeggera
proprio come il sistema che riflette.
Al contrario, chi fa la volonta di Dio rimane in eterno. Il carattere e le azioni di una persona
simile hanno una durata eterna. Poiché la vita “dimorante” ¢ gia stata menzionata (v. 6) ed ¢ un
tema importante nella lettera (si veda commento al v. 28), probabilmente questo ¢ un riferimento a
quel tipo di vita. Chi fa la volonta di Dio rimane somigliante a Cristo. Tale somiglianza puo dare
coraggio dinanzi al tribunale di Cristo (4:17; cfr. 1 Co 3:11-15; 2 Co 5:10).

2. Resistere agli anticristi (2:18-27)

2:18. Non solo “il mondo passa” ma, cosa ancora piti importante, I'apostolo e i suoi lettori stanno
vivendo nell'ultima ora. Sebbene il termine o7z possa riferirsi alla parte di un giorno (ad esempio,
Giovanni 1:39; 4:6; 11:9), ¢ anche usato in riferimento a un periodo di tempo indeterminato (ad
esempio, Giovanni 2:4; 4:21, 23; 5:25, 28; 16:25; ecc.). Qui /ultima ora si riferisce a quando la
storia umana raggiungera il culmine con l'ascesa (e la caduta) dell'ultimo grande inganno di Satana.
Molti interpreti considerano il termine Anticristo come un riferimento all' “vomo del peccato”
che rivendichera la divinita nel tempio ebraico (2 Tessalonicesi 2:3-4) e che governera il mondo
(Apocalisse 13:5-8). Ma i molti anticristi di questo versetto sono essenzialmente gli stessi dei
“molti falsi profeti” di 1 Giovanni 4:1. I dottori dell'errore sono i precursori dell'impostore umano
per eccellenza, I’ Anticristo.

2:19. I “molti anticristi” un tempo facevano parte della stessa comunita a cui appartenevano gli
apostoli. Il termine noi, usato quattro volte in questo versetto, contrasta chiaramente con il “voi”
del versetto seguente, che in greco ¢ enfatico. Qui si nota per la prima volta il contrasto “noi” —
“voi” - “noi” (cfr. 4:4-6).

Gli anticristi non avevano lasciato la chiesa (o le chiese) alle quali Giovanni scrive, perché se lo
avessero fatto non sarebbero pit1 stati un problema. Al contrario, I'apostolo ¢ preoccupato per i suoi
lettori, esposti a questi uomini che si sono allontanati dalla chiesa, suggerendo che in realtd non vi

“appartenevano” fin dall'inizio.

13



2:20. Il termine unzione si riferisce allo Spirito Santo, probabilmente non alla Parola né al
Vangelo. Nel Nuovo Testamento la Parola di Dio non ¢ mai direttamente collegata all'idea di
unzione, mentre lo Spirito Santo si.

I destinatari di questa epistola erano cristiani spiritualmente maturi (si veda vv 13-14), forse i capi
spirituali (o anziani) delle chiese alle quali Giovanni sta inviando la sua lettera. Se cosi fosse, leggerla
ad alta voce nelle riunioni pubbliche avrebbe rafforzato l'autorita spirituale dei leader. Secondo
questa interpretazione, poiché in qualita di capi «sapete tutte le cose», non c'¢ nulla che i cristiani
di queste chiese debbano imparare dai revisionisti. I leader stessi sono capaci di insegnare la verita
cristiana nella sua interezza.

2:21. Non vi ho scritto, dichiara Giovanni, perché ignorate la verita. Al contrario, scrivo proprio
perché conoscete la verita. E chiaro che Giovanni non scrive per mettere alla prova se i lettori sono
veramente salvati o meno. Alla luce dei versetti 12-14, una tale interpretazione riflette una cecita nei
confronti delle istruzioni della stessa epistola.

Oltre a conoscere la verita, i lettori di Giovanni sanno anche che nessuna menzogna proviene
dalla verita. Giovanni non avrebbe tollerato che i cristiani celebrassero una falsa idea come
“interessante” o “degna di dialogo”, per quanto lontana dalla verita.

2:22. In particolare, la menzogna alla quale Giovanni si riferisce ¢ la negazione che Gesu ¢ il
Cristo. Per I'apostolo, ovviamente, credere che Gesu ¢ il Cristo rappresenta una fede salvifica (si
veda commento a 5:1; cfr. Giovanni 20:30-31). Colui che nega questa verita ¢ il bugiardo
(NROG)* che sovverte il fondamento stesso su cui si basa la salvezza di ogni uomo.

Credere che Gesz ¢ il Cristo significa credere che egli ¢ colui che garantisce la vita eterna a ogni
credente.

La suddetta menzogna prevedeva negare che i suoi lettori avessero la vita eterna (si veda v. 25). Se
Gesu non ¢ il Cristo, allora la certezza dei lettori di possedere questa vita mediante la fede in lui era
un’illusione. Se la loro certezza crollava, sarebbe venuta meno anche la loro comunione con Dio.
Negare che la fede in Cristo sia I'unico mezzo per ottenere la vita eterna significa negare anche il
Padre.

2:23. Gesu rifletteva cosi perfettamente suo Padre che sia le sue parole che le sue opere erano
quelle del Padre (cfr. Giovanni 14:10-11). Negare il Figlio significava automaticamente negare il
Padre (cfr. v. 22).

Alla luce di 2 Giovanni 9 (si veda il relativo commento), I'affermazione che chi nega il Figlio non
ha neanche il Padre significa che né il Figlio né il Padre hanno nulla a che fare con le azioni dei
falsi dottori.

2:24. I lettori possono trionfare sugli agenti del maligno, gli anticristi, rimanendo fedeli alla Parola
di Dio udita dal principio. Di conseguenza, dimorerete nel Figlio e nel Padre. Come osservato
in precedenza (si veda vv. 5-6, 14), la “vita dimorante” ¢ la vita del discepolo che osserva i

comandamenti del Signore, caratterizzata dall'amore per i fratelli.

2 Traduzione della Bibbia Nuova Riveduta 2006.

14



2:25. Gli anticristi negano “che Gest ¢ il Cristo” (v. 22). Ma solo credendo che Gesu ¢ il Cristo una
persona puo ottenere la vita eterna (5:1; Giovanni 20:30-31). Dio promette la vita eterna a
chiunque creda che Gesu ¢ il Cristo. Il pronome egli potrebbe essere un riferimento a Dio o a
Cristo stesso.

2:26. I revisionisti introdussero una dottrina della salvezza diversa da quella che i lettori avevano
udito fin dal principio (v. 24). Negavano che Gesu fosse il Cristo (v. 22) e, a quanto pare,
negavano anche che la vita eterna fosse accessibile solo per mezzo di lui (alla luce del v. 25).
Probabilmente avevano anche rivendicato una relazione speciale con “il Padre”, cosa che Giovanni
nega (vv. 22-23).

2:27. In questo versetto culmina la sezione dedicata allo scopo della lettera. I suoi lettori hanno
grande conoscenza della verita e devono solo attenersi a cio che gia sanno per godere appieno dei
benefici della “vita dimorante”.

L'unzione che avete ricevuto da lui suggerisce che i lettori sono gli “unti” per mezzo dello Spirito
ricevuto da Gest, I"Unto” (cfr. v. 20). L'unzione dei lettori insegna loro a rifiutare le menzogne dei
revisionisti riguardo all “Unto”.

Di conseguenza, non avete bisogno che alcuno v’insegni, segno della maturita dei lettori (cfr. Eb
5:12), gia suggerita altrove in questa sezione (cfr. 1 Gv 2:13b-14, 20).

Le due affermazioni parallele — come la sua unzione v'insegna ogni cosa ¢ come essa vi ha
insegnato — mostrano che il continuo ministero di ammaestramento dello Spirito Santo ¢ sempre
coerente: cio¢, qualunque cosa lo Spirito abbia insegnato in precedenza non sara vanificata o
smentita successivamente. Qualsiasi “revisione” impartita dagli anticristi, se in contraddizione con i
precedenti insegnamenti dello Spirito Santo, poteva essere respinta in quanto non proveniente

dallo Spirito stesso.
IV. Corpus: la vita che si traduce in fiducia dinanzi al Tribunale di Cristo (2:28-4:19)
A. Il versetto modello: dimorare per essere fiduciosi (2:28)

2:28. Questo versetto illustra le tematiche per il contenuto che segue in 2:29-4:19. Se i lettori
lasciano che la verita “dimori” in loro, saranno in grado di “dimorare” nel Figlio e nel Padre (vv.
24-27).

Giovanni parla della venuta di Gesti Cristo e della necessita di essere pronti a stare davanti a lui
con fiducia, e [...] non veniamo svergognati. Anche se i lettori sono ovviamente salvati (cfr.
commenti ai vv. 12-14), ¢ comunque possibile che provino vergogna alla presenza di Cristo, e in
particolare dinanzi al suo Tribunale. Sebbene la salvezza sia un dono gratuito che non si pud mai
perdere, ogni credente deve dar conto della propria vita alla presenza di Cristo (cfr. Ro 14:10-12; 1
Co 3:11-15) - “sia in bene che in male» (2 Co 5:10).

Invece della vergogna, l'autore suggerisce ai suoi lettori che possono avere fiducia [...] alla sua

venuta [...] davanti a lui. L'intera epistola spiega come ottenerla.

15



B. Imparare a riconoscere i figli di Dio (2:29-3:10a)

2:29. Probabilmente i revisionisti sostenevano che la natura di Dio comprendesse sia la luce che le
tenebre (cfr. 1:5). Secondo questa interpretazione, Dio essenzialmente aveva esperienza sia del bene
che del male. Da cio si deduce ovviamente che anche i suoi figli potevano fare lo stesso. Di contro,
poiché Dio ¢ giusto, chiunque pratica (lett. fa) la giustizia ¢ nato da lui. Questo ¢ il primo
riferimento nella lettera alla nuova nascita. La persona nata di nuovo puo essere identificata come
tale se mostra la giustizia cristiana. I “comandamenti” di Cristo (cfr. il plurale in 3:22) possono
essere riassunti in un unico comandamento: “E questo ¢ il suo comandamento, che crediamo nel
nome del suo Figlio Gest Cristo e ci amiamo gli uni gli altri, come egli ci ha comandato” (3:23). La
vera giustizia ¢ impossibile senza la fede in Cristo e I'amore per i fratelli cristiani.

Giovanni non sta parlando di come poter stabilire se una persona sia rigenerata. Egli ¢
chiaramente interessato alla possibilita di dedurre se una persona conosca o meno la giustizia di
Dio. Se czo ¢ risaputo, ne consegue che chi imita la sua natura giusta la sta effettivamente mostrando
e puo essere considerato, a ragione, nato da lui.

3:1. Il riferimento alla nuova nascita (2:29) suscita in Giovanni un grido di stupore. Il termine
greco tradotto con vedete quale (porapos) a volte esprime rafforzamento (“quanto ¢ grande” o
“quanto ¢ meraviglioso”). Che meraviglia I'amore del Padre che rende i credenti suoi figli!

La visibilita dell'amore di Dio nella chiesa ¢ un tema cruciale in 2:29-4:19. Ovviamente, ci deve
essere qualcosa da vedere. Come dimostrato dal versetto 29, praticare la giustizia cristiana rende il
figlio di Dio riconoscibile. Quando questi agisce in tal modo, I'amore che Dio ha per lui si manifesta.

Questa percezione del figlio di Dio non ¢ accessibile al mondo, che non conosce i credenti, cosi
come non ha conosciuto lui, il Signore Gesti. Pertanto, I'invito alla “contemplazione” da parte
dell’apostolo ¢ un'esperienza tipicamente cristiana.

3:2. Il termine carissimi riprende il concetto, espresso nel versetto precedente, secondo cui i
cristiani sono l'oggetto dell'amore del Padre, che li considera come suoi figli. Questo ¢ vero ora
(enfasi). Ma anche se questo concetto fondamentale ¢ vero 07z, non ¢ ancora stato manifestato
cio che saremo una volta trasformati a immagine del Salvatore.

La parola tradotta due volte con manifestato ¢ la stessa parola tradotta con “apparira” in 2:28
(phanerothé). Quando Cristo “apparird”, anche la natura trasformata dei credenti “apparira”.
Poiché allora saremo simili a lui, i credenti ora non vogliono essere “svergognati davanti a lui” (cfr.
4:17-19),

Il motivo per cui saremo simili a lui alla sua venuta ¢ che lo vedremo come egli ¢. Vedere Gestt
nella sua gloria trasformerd automaticamente ciascun figlio di Dio. Cio concorda con
l'insegnamento di Paolo secondo il quale, gia nel presente, la loro trasformazione spirituale avviene
nel contemplare la sua gloria nelle Scritture (2 Co 3:18). I cristiani hanno una meravigliosa
aspettativa per il futuro — la gloriosa visione trasformatrice del loro Salvatore — e questo dovrebbe

spingerli a diventare simili a Cristo fin da ora. Dovrebbe spronarli a “dimorare in lui” (2:28).

16



3:3. Un giorno i credenti saranno completamente simili al loro Signore Gesty, sia fisicamente che
spiritualmente: questa straordinaria verita ¢ una speranza che purifica i credenti.

La persona nata di nuovo non pecca affatto perché ha in sé il seme senza peccato della natura di Dio
e non puo peccare (si veda v. 9). Nell'intimo della sua natura redenta, il credente ¢ puro tanto quanto
il suo Salvatore. Quella purezza sard pienamente realizzata alla venuta del Signore (v. 2), ma
appartiene gia a lui ora, nel profondo del suo essere.

Quindi la frase chiunque ha questa speranza in lui equivale all'espressione di Giovanni
“chiunque crede in lui [nel suo nome, ecc.]”. Quando un individuo crede in Cristo, Dio gli
attribuisce la giustizia. Anche in questo caso, egli purifica se stesso, non per qualche potere
intrinseco alla sua fede ma perché, esercitandola, Dio lo purifica intimamente.

3:4. Il peccato ¢ l'antitesi della purezza che appartiene a Cristo e a tutti quelli che sperano di
essere come lui. L'espressione violazione della legge (a70mia) potrebbe essere meglio tradotta con
“empieta” o “iniquita”. Commettere peccato in nessun modo esprime o dimostra la purezza di cui
Giovanni parla nel versetto 3.

3:5. Per coloro che hanno purificato se stessi nell’intimo attraverso la nuova nascita (cfr. v. 3), il
peccato non solo ¢ inappropriato perché ¢ malvagio (v. 4), ma anche perché ¢ in contrasto con la
persona e l'opera di Cristo. Sebbene ogni cristiano pecchi (1:8), il peccato non ha posto nella sua
vita (cfr. Rom 6:1-4). Non dovrebbe essere tollerato né avallato in alcun modo (cfr. 1 Giovanni
2:1).

Lo scopo della prima venuta di Gesti fu quello di togliere via i nostri peccati. Grazie alla sua
morte sacrificale, alla fine il peccato del mondo sara rimosso dall'esperienza umana. Nessuno nel
regno eterno di Dio (dopo la ribellione finale nel millennio; Ap 20:7-10) pecchera mai piti. Le
dichiarazioni del versetto 2 hanno gia fatto riferimento a questo momento clou.

I peccato, quindi, andrebbe rifiutato non solo per la sua natura iniqua, ma anche perché si ¢
consapevoli che il Salvatore intende rimuoverlo completamente dalla vita dei credenti. La sua stessa
purezza personale (v. 3) offre un incentivo a rifiutare il peccato in tutte le sue forme. Egli infatti ne ¢
completamente privo: in lui non vi ¢ peccato. L'opera sacrificale di Cristo, insieme alla sua
personale e assoluta santita, rendono il peccato del tutto inappropriato per il credente.

3:6. Poiché in Cristo non c'¢ peccato, il credente che dimora in lui non pecca (cfr. 2:28). Sono
stati fatti molti sforzi, sia qui che nel versetto 9, per indebolire questa tesi. Uno dei modi pitt
popolari ¢ stato quello di interpretare il tempo presente (zon pecca) come “non continua a peccare”.
Un'altra opinione diffusa ¢ che Giovanni stia parlando di un ideale che non ¢ pienamente
concretizzato nell'esperienza presente.

In contrasto con entrambe queste considerazioni c'¢ I'affermazione del versetto 5 che «in lui non
vi ¢ peccatox». Stando cosi le cose, chi dimora in colui che ¢ senza peccato non puo essere definito
solo “un po'” peccatore! Se in Cristo non puo esserci assolutamente “peccato”, un'esperienza che ¢

specificamente definita “zz lui” non puo essere contaminata dal peccato, per quanto limitato. II

17



mancato riconoscimento del nesso logico tra i versetti 5 e 6 ¢ la ragione per cui il versetto 6 ¢ stato
frainteso. Di conseguenza, questo fraintendimento si riflette anche nel versetto 9.

1 Giovanni 1:8 chiarisce che nessun cristiano puo mai ritenersi completamente libero dal peccato

in questa vita. Ma allo stesso tempo, I'esperienza di “dimorare in lui” ¢ senza peccato. Lobbedienza
in un’area non ¢ “contaminata” dalla presenza del peccato in un’altra. Se una persona obbedisce al
comandamento di amare il proprio fratello, agli occhi di Dio tale obbedienza non ¢ viziata da
qualche altro genere di fallimento nella sua vita, ad esempio la mancanza di vigilanza nella preghiera
(cfr. Ef 6:18).
Quando un credente cammina in comunione con Dio, questi ¢ in grado di guardare oltre tutti i
suoi errori e peccati, e riconoscere la vera obbedienza. In 1:7 Giovanni spiega che, anche mentre si
cammina nella luce, ¢ in atto una purificazione in virti: del sangue di Cristo. Quando un credente
cammina nella luce ed obbedisce a Dio, questi lo vede totalmente purificato e non gli imputa alcuna
ingiustizia Quindi, quando un credente dimora in luz, Dio riconosce la decisa obbedienza e ne tiene
conto. Il peccato che ancora rimane non ha iz alcun modo origine dalla vita dimorante, e quel
peccato ¢ purificato in accordo con 1:7. L'esperienza di “dimorare” equivale quindi ad obbedire.

Poiché il peccato non fa parte di questa esperienza, ne consegue che chiunque pecca non 1'ha
visto né I'ha conosciuto.

E sbagliato ricorrere al tempo presente del verbo pecca, come se significasse “continua a peccare”
(vedi v. 9). 1l filo del discorso evidenzia un'antitesi tra il peccato e Cristo, tra il peccato e il dimorare.
Ogni tentativo di conciliare “un po’ di peccato” o “un peccato occasionale” con le affermazioni di
Giovanni annulla completamente il contrasto che 'apostolo sta delineando. Poiché anche i credenti
peccano (1:8), I'affermazione intende stigmatizzare ogni peccato come il prodotto non solo del non
dimorare, ma anche della cecita verso Dio.

Ogni peccato in qualche modo ¢ ingannevole (Eb 3:13) e scaturisce da una chiusura del cuore
verso Dio. Non riconoscere che I'affermazione di Giovanni ¢ vera per futti i peccati significa non
cogliere appieno il senso delle sue parole. Se i revisionisti giustificavano il peccato, erano in errore.
Le persone peccano quando in qualche modo sono cieche e ignorano il vero Dio.

3:7. La sobrieta di mente e di spirito ¢ spesso per il cristiano la miglior difesa contro le eresie, che
pretendono di condividere una conoscenza pit “profonda”. Chiaramente, in precedenza (in
particolare nei versetti 4-6) Giovanni aveva in mente i revisionisti. I lettori non devono lasciare che
questi anticristi li seducano. Alcuni credenti, probabilmente, pensavano di poter peccare e
continuare a sostenere di essere in comunione con Dio.

Per non essere tratti in inganno, essi devono tenere a mente il semplice fatto che chi pratica la
giustizia ¢ giusto, come egli ¢ giusto. Il punto di Giovanni ¢ che la giustizia (anziché il peccato) ¢
indice di un'interiorita perfetta e giusta nei confronti di Dio (si veda 2:29).

Solo la giustizia nasce dalla natura interiore di chi, come Dio, ¢ gia giusto, poiché «in lui non vi ¢

tenebra alcuna» (1:5). Quando un credente pecca, non sta manifestando la giustizia divina.

18



3:8. Se i credenti sono giusti e il peccato non ¢ una manifestazione di tale giustizia, allora il peccato

che tutti i credenti commettono (1:8) proviene dal diavolo, cio¢ ha origine in lui. Chi considera
che una tale affermazione equivalga a dire che un cristiano professante non ¢ salvato, non coglie il
punto. Poiché anche Giovanni riconosce che i cristiani peccano (si veda 1:7-10), se chiunque
commette il peccato non ¢ salvato, allora nessuno ¢ salvo!
Giovanni afferma che il diavolo pecca dal principio, cio¢ che egli ¢ la fonte di ogni peccato e che
la sua carriera peccaminosa risale a/ principio. 1l principio qui non si riferisce all'eternita passata,
poiché il diavolo ¢ un essere creato e non eterno. Il riferimento ¢ alla creazione nel suo stato
originale, com'era quando Satana vi introdusse il peccato (Isaia 14:12-15; Ezechiele 28:11-15).
Essere dal diavolo significa «fare il gioco del diavolo» (cfr. le parole di Gesu a Pietro in Matteo
16:23).

Inoltre, prendere parte al peccato significa partecipare proprio a qualcosa che Gesu ¢ venuto a
distruggere, perché il Figlio di Dio ¢ stato manifestato per distruggere le opere del diavolo
(cfr. v. S, « ¢ stato manifestato per togliere via i nostri peccati»).

3:9. Chi ¢ nato da Dio ha il seme di Dio in lui e quindi non ¢ capace di peccare (non commette
peccato).

Naturalmente, in molti si sono chiesti come cio possa conciliarsi con la realta, dato che i cristiani,
51, peccano, come ammette anche Giovanni (1:8). La risposta ¢ a portata di mano. In 1:8 Giovanni
avverte: «Se diciamo di essere senza peccato inganniamo noi stessi». Ma in 3:9 dichiara che
chiunque é nato da Dio non commette peccaro. Nel complesso, i credenti peccano e non possono mai
affermare di essere liberi, ma il loro “io interiore”, che ¢ rigenerato, non commette peccato.

Nel descrivere la sua lotta con il peccato, Paolo osserva che sono all'opera due impulsi diversi.
Quindi puo affermare: «Infatti io mi diletto nella legge di Dio secondo /'uomo interiore, ma vedo
un'altra legge nelle mie membra, che combatte contro la legge della mia mente e che mi rende
schiavo della legge del peccato che ¢ nelle mie membra» (Romani 7:22-23; corsivo aggiunto).
Precedentemente aveva concluso: «Ora, se io faccio cio che non voglio, non sono pii io che lo faccio,
ma ¢ il peccato che abita in me» (v. 20; corsivo aggiunto) . La sua conclusione ¢ semplice: «Io stesso
dunque con la mente servo la legge di Dio, ma con la carne la legge del peccato» (v. 25). Nel
profondo del suo essere (nel suo womo interiore) egli non pecca e non pud commettere peccato.
L'uomo interiore (il “sé rigenerato”) ¢ assolutamente immune al peccato, completamente schiavo
della volonta di Dio. Se il peccato si presenta, non ¢ 'uomo interiore a compierlo.

II peccato esiste, s2, nel cristiano, ma ¢ estraneo al suo io interiore rigenerato, dove Cristo dimora in
perfetta santitd. Poiché Cristo ¢ la vita eterna (1 Giovanni 5:20), chi possiede quella vita zon puo
peccare perché ¢ nato da Dio. 11 seme divino (sperma) di quella vita dimora (mend, “rimane”) in lu,
che ¢ nato di nuovo, rendendo il peccato impossibile per il suo sé rigenerato.

Questa interpretazione di 3:9 si basa naturalmente su 2:29-3:8. I contrasti assoluti sono una parte
nota del discorso giovanneo. Tra questi, i pit1 evidenti sono le antitesi luce/tenebra e morte/vita. Ad

esse va aggiunta la dicotomia peccato/giustizia che si presenta in modo prominente in questa unita.

19



Per diversi decenni ¢ stata diffusa I'idea che la chiave per comprendere 3:9 risiedesse nel tempo
presente del verbo peccare. Secondo questa interpretazione, il versetto dovrebbe essere letto come
segue: «Chiunque ¢ nato da Dio non continua a peccare, perché il seme di Dio rimane in lui; e non
puo continuare a peccare, perché ¢ nato da Dio» (la NRO6 ha una traduzione simile). Secondo
questa interpretazione, se si ¢ nati di nuovo, non si continua a peccare a lungo.

Ma questo solleva pitt domande che risposte. Non continuano forse tutti i cristiani 4 peccare fino al
giorno della loro morte? Inoltre, tutti i cristiani non peccano forse ogni giorno? Come pud
qualcuno affermare di 7oz continuare a peccare? La persona nata di nuovo arriva forse ad un punto
in cui smette di peccare? Questa traduzione proposta non risolve nulla.

La persona rigenerata pud esprimersi solo attraverso la giustizia (cfr. 2:29) e non pud mai
esprimersi attraverso il peccato, perché non puo peccare.

3:10a. LND interpreta questa frase come un riferimento a cid che segue (si notino i due punti
nella traduzione). Tuttavia, ¢ preferibile considerare la seconda meta del versetto come I'inizio di
una nuova unita.

In questo contesto, le parole da questo si riferiscono al verso precedente piuttosto che al
successivo. L'uso delle parole si riconoscono nel versetto 10a collega la frase con quanto detto in
precedenza in 2:29-3:9. I figli di Dio... 57 riconoscono dal fatto che praticano la giustizia. Cio non
deve essere inteso come una prova di salvezza. L'unica prova, per Giovanni, ¢ la fede (cfr. 5:1 ¢
5:9-13). Invece, si tratta semplicemente di una dichiarazione su come i figli di Dio si mostrano.

Coloro che ritengono 1 Giovanni una sorta di manuale per decidere chi sia salvato e chi no, usano
impropriamente questo libro. Giovanni sta sviluppando il tema espresso in 2:28, secondo cui a
coloro che dimorano nel Signore viene promessa fiducia alla sua presenza. Dimorando in lui, i
credenti si distinguono come figli di Dio; ma coloro che non dimorano in lui non si dimostrano
come tali. La realta del loro uomo interiore rigenerato rimane nascosta.

Lo stesso principio si applica ai figli del diavolo. Non c'¢ alcuna ragione valida per interpretare
questa frase come un riferimento alle persone non salvate in generale (vedi v. 8). Lespressione fzgli
del diavolo & di natura descrittiva. Alla luce di 2 Giovanni 9 (si vedano i relativi commenti), il
cristiano allontanatosi dalla sana dottrina della persona e dell'opera di Gesti Cristo, e che si oppone
fermamente alla veritd, potrebbe essere descritto in questo modo. Non ¢ pil strano del fatto che
Gesu si sia rivolto al proprio discepolo Pietro chiamandolo «Satana» (Matteo 16:23). Chiunque

faccia il gioco del diavolo, opponendosi alla verita, ¢ “figlio del diavolo”.
C. Imparare a riconoscere [ amore cristiano (3:10b-23)

1. Lamore non ¢ (3:10b-15)

3:10b. Qui Giovanni dichiara che cio che ¢ vero per chiunque non pratica la giustizia lo ¢ anche
per chi non ama il proprio fratello. In entrambi i casi, la persona non ¢ da Dio, nel senso che
non c’¢ Dio dietro alle sue azioni.

Come nel caso dell'espressione dal diavolo nel versetto 8, ¢ sbagliato interpretare la frase non ¢ da

Dio (ck tou theon) come se significasse «non nato da Dio». Non essere figli di Dio non ¢ il tema di

20



questo passo. Come potrebbe? Bisogna essere figli di Dio prima di poter odiare il proprio fratello.
Una persona non salvata non ha fratells cristiani da odiare (cfr. 2:9).

Giovanni passa anche da un tema pili ampio a uno pit specifico. Le parole chiungue non pratica
[lett. “fa”] la giustizia possono riferirsi a chiunque manchi di una condotta retta, salvato o meno.
Ma le parole chi non ama il proprio fratello introducono un tipo di giustizia specifico, che solo un
cristiano puo mostrare.

3:11. L'incapacita di amare il proprio fratello non ¢ altro che una violazione del comandamento
del Salvatore: amatevi gli uni gli altri (Giovanni 13:34). Il comandamento originale fu
pronunciato da Gesti solo dopo che Giuda aveva lasciato il Cenacolo (Giovanni 13:30): non avrebbe
avuto alcuna influenza su di lui, non essendo un figlio di Dio.

Pertanto, questa parte della lettera (3:10a-23) ha come nuovo tema un comandamento dato solo ai
credenti e che puo essere adempiuto solo da chi ¢ nato di nuovo. Questo messaggio (NRO06)
sull'amore era stato dato loro dal principio della loro esperienza cristiana (cfr. 2:7).

3:12. Un classico esempio di odio tra fratelli ¢ il caso di Caino e Abele (Genesi 4:1-15). Caino era

dal maligno, poiché le sue azioni furono il frutto dell'influenza satanica, anziché di Dio (cfr. 1
Giovanni 3:8, 10b). Come disse Gesui, Satana «fu omicida fin dal principio» (Giovanni 8:44). Se
Caino sia mai stato rigenerato ¢ una domanda a cui non ¢ possibile rispondere sulla base delle
informazioni bibliche. Ma Giovanni usa il legame familiare tra Caino e Abele per illustrare la
relazione spirituale tra i fratelli cristiani. E, cosi come ¢ possibile che un fratello uccida il proprio
fratello biologico, ¢ possibile che un cristiano ne uccida un altro. Il Nuovo Testamento non
preclude la possibilita che un cristiano commetta un crimine cosi grave come 'omicidio (cfr. 1
Pietro 4:15). Se egli risultasse colpevole, dietro tale gesto ci sarebbe I'influenza del maligno.
Le successive parole dell'apostolo sono eloquenti. Per quale motivo lo uccise? Perché le sue
opere erano malvagie e quelle di suo fratello giuste. Cosi, I'invidia spirituale porto al primo
omicidio nella storia dell'umanitd. Quando i cristiani si sentono in colpa perché il loro
comportamento ¢ contrario alla volonta di Dio, facilmente provano odio verso chi ha
lapprovazione di Dio.

3:13. Molti interpretano il versetto 13 come una spiegazione dei versetti 11-12 e tendono a
considerare Caino l'esempio di cio che ci si puo aspettare dal mondo, ma non da un fratello
cristiano. Tuttavia, il contesto pitt ampio rivela che l'intento di Giovanni ¢ quello di contrapporre
I'amore fraterno all'odio mondano, mostrando che a volte anche i fratelli si comportano come il
mondo.

Mentre I'odio tra fratelli ¢ del tutto incompatibile con il comandamento di Gesu “amatevi gli uni
gli altri”, e quindi inaspettato, lo stesso non si puo dire del mondo. Come Gesu insegno, c¢ da
aspettarsi 'odio del mondo (Giovanni 15:18-19). Mentre i lettori potrebbero meravigliarsi
dell'odio da parte di un fratello, I'odio del mondo ¢ normale.

3:14. Il noi enfatico si riferisce senza dubbio agli apostoli stessi. Al contrario del “mondo”, essi

amano i loro fratelli cristiani.

21



Infatti, Giovanni dichiara: noi [apostoli] sappiamo di essere passati dalla morte alla vita,
perché amiamo i fratelli. Questa ¢ pit di una semplice dichiarazione del loro amore, significa
rivendicare un’esperienza di un certo valore. Gli apostoli riconoscono la loro esperienza d'amore
come un'esperienza di vita anziché di morte.

Lespressione passati dalla morte alla vita non significa che gli apostoli fossero sicuri della loro
salvezza eterna perché amavano 7 fratelli. Non c'¢ ragione perché cio debba valere per loro o per
qualsiasi altro cristiano. La certezza della salvezza si basa sulla testimonianza di Dio (si veda 5:9-13).
Invece, secondo un uso perfettamente normale della parola sapere, Giovanni dichiara che lui e i suoi
compagni apostoli conoscono per esperienza il passaggio dalla morte alla vita amando i propri fratelli
cristiani.

Cio implica che, attraverso 'amore cristiano, possiamo conoscere ed apprezzare l'esperienza del
passaggio dalla morte alla vita, che avviene al momento della salvezza (Giovanni 5:24). Di contro,
chi non ama il proprio fratello rimane nella morte. Un cristiano che non ama il proprio
fratello non pud conoscere né vivere direttamente la vzz2 di cui Giovanni ha appena parlato: una
persona del genere rimane (“dimora”) nella morte. Se I'amore ¢ un'esperienza di “vita”, afferma
Giovanni, I'odio verso il proprio fratello ¢ un'esperienza di morte (cfr. Ro 7:9-10).

Non vi ¢, quindi, nessuna ragionevole obiezione all’idea di un cristiano che “rimane” nella morte,
nel senso che non sperimenta la vita di Dio. In netto contrasto con 2:9-11; 3:10, 12, nella frase “il
proprio fratello” non ¢ presente la parola greca per “proprio”. Il versetto 14 puo quindi essere
applicato non solo ai cristiani, ma a chiunque possa odiare un certo fratello cristiano. Non importa
chi ¢ che odia. L'odio da parte di un cristiano ¢ un'esperienza che appartiene al regno della morte.

3:15. L'odio verso il proprio fratello ¢ anche un omicidio. Chiunque odia il proprio fratello
cristiano non ¢ diverso da Caino (cfr. v. 12), anche se non compie apertamente il gesto di ucciderlo
fisicamente. Lo spirito d’odio consiste nella volonta di “sbarazzarsi” del proprio fratello, non
curandosene se morisse.

Giovanni non dice (come riportato dalla NR06): «Nessun omicida possiede in se stesso la vita
eterna». LND traduce meglio il greco: nessun omicida ha la vita eterna dimorante in sé. La
chiave ¢ il concetto di “dimorare”. Inoltre, secondo Giovanni, I'idea ¢ sempre quella di una relazione
reciproca, proprio come disse Gesti: «Dimorate in me e io dimorero in voi» (Giovanni 15:4; si veda
1 Giovanni 2:27). Poiché Cristo stesso ¢ la vita eterna (cfr. 5:20), sostenere che qualcuno non hala

vita eterna dimorante in s¢ equivale a dire che non ha Cristo che dimora in lui.

2. Lamore ¢ (3:16-18)

3:16. L'amore cristiano lo si puo riconoscere perché ¢ conforme al modello supremo della morte di
Cristo per noi. Sebbene Cristo sia morto per il mondo intero (2:2), un credente, considerando il
proprio dovere di amare, dovrebbe concentrarsi sul fatto che Cristo ¢ morto per lui. Beneficiando
personalmente del suo grande sacrificio, i credenti dovrebbero essere pronti a compierne uno simile

per i fratelli.

22



Le parole abbiamo conosciuto sono al tempo perfetto, il che suggerisce una situazione derivante
da un evento o da un'azione passata. Una volta compreso l'amore personale di Cristo, il credente
diventa definitivamente consapevole dell'amore cristiano.

3:17. A volte ¢ piu facile professare la volonta di morire per il proprio fratello che aiutarlo nel
momento del bisogno. Giovanni desidera, quindi, mettere alla prova la realta dell'amore cristiano,
offrendo un esempio piu plausibile rispetto all'opportunita di dare la vita per un fratello.

Nel versetto 16, la parola greca per “vita” ¢ psyche. Nel versetto 17 Giovanni usa un'altra parola
greca per “vita” (bios, la vita nei suoi aspetti terreni e/o materiali), da cui la traduzione beni. Si
potrebbe quasi tradurre: “se uno ha la viza di questo mondo!”. L'idea ¢ che condividere con altri
cristiani i beni materiali che servono per sostentarsi ¢, in fondo, un modo per dare la propria vita per
loro.

Se invece di fare questo, pero, un cristiano chiude il proprio cuore (C.E.I.) al fratello bisognoso,
questo la dice lunga sul suo rapporto con Dio.

II cristiano che agisce senza alcuna compassione essenzialmente non sta sperimentando I'amore di
Dio. La domanda retorica di Giovanni «come dimora in lui I'amore di Dio?» significa
semplicemente che I'amore di Dio non dimora in [ui. 1l cristiano privo di empatia non cammina
come il suo Maestro (cfr. 2:6) e, di conseguenza, non vive la vita dimorante.

3:18. I lettori non possono pensare di aver mostrato amore se tale dimostrazione ¢ solo verbale (a
parole), coinvolgendo solo la lingua. Il vero amore richiede azione (a fatti) e conformita alla
verita. Con le parole 7n verita Giovanni intende che il loro amore per i cristiani dovrebbe
conformarsi alla manifestazione dell'amore in Cristo (cfr. v 16).

3. Cosa fal'amore per i credenti (3:19-23)

3:19. Qui la questione non ¢ la certezza della salvezza, ma essere partecipi della verita per quanto
concerne l'amore cristiano. Il credente in Cristo puo benissimo chiedersi: «Sono in grado di amare

come egli ha amato? Lo sto davvero facendo?».

Le parole della verita (NROG) sono un'eco dell'esortazione del versetto 18 secondo cui i credenti
devono amare «a fatti e 7z verita». Le parole introduttive E da questo rimandano al versetto 18 ed
essenzialmente equivalgono a dire “E facendo questo” (ovvero, amando a fatti e in verita). Quando i
credenti agiscono con amore, con opere che riflettono /la verita dellamore rivelato in Cristo,

possono sapere di essere della verita.

Se il cristiano dubita della sua capacita di esternare 'amore verso i suoi fratelli, in sostanza dubita
di poter condividere la verita, rivelata in Cristo, di quello stesso amore. Puo sentirsi in colpa per i
fallimenti passati o puo provare un forte senso di inadeguatezza, ma agendo con amore, come
suggerisce il versetto 18, puo effettivamente sapere che con tali azioni sta partecipando nella verita,
cio¢ che ¢ della verita. In altre parole, amando in questo modo si ¢ certi che le proprie azioni hanno

origine nella verita.

23



Le parole che seguono, e tranquillizzeremo i nostri cuori davanti a lui, si comprendono

meglio insieme a quelle del versetto successivo.

3:20. LND tratta erroneamente questo verso come una frase separata, in quanto omette di
ripetere la parola greca iniziale hot7 (poiché). Ma hot: ¢ ripetuta nel greco davanti alla proposizione
che inizia (in italiano) con Dio ¢ piti grande e non ¢ tradotta ne LND. La traduzione dovrebbe
essere collegata all'ultima frase del versetto 19 e sarebbe la seguente: “e tranquillizzeremo [o
persuaderemo pezsomatr] i nostri cuori davanti a lui che [botz] se il nostro cuore ci condanna, che
[boti] Dio ¢ piu grande del nostro cuore e conosce ogni cosa”. Agendo con opere d'amore (“da
questo”, v. 19), i credenti sanno di essere “della verita”. Inoltre, in questo modo, possono acquietare

il loro cuore che li condanna.

Quando i credenti amano «a fatti e in verita», dovrebbero tranquillizzare [persuadere] iloro cuori
che Dio ¢ pin grande, in quanto conosce perfettamente I'amore che hanno espresso con le loro
azioni.

Quando essi si avvicinano al trono della grazia di Dio in preghiera, dovrebbero contare sul fatto

che Dio sa (anche se il nostro cuore no!) cid che hanno e¢ffettivamente fatto con amore.

3:21. Quando ci presentiamo davanti a Dio, forse il nostro cuore non ci condanna per non aver
espresso l'amore cristiano. Cid potrebbe essere dovuto al fatto che i nostri cuori accettano
prontamente I'idea che Dio ¢ consapevole del nostro amore manifestato «a fatti e in verita» (cfr.
18), oppure perché lo abbiamo “persuaso” a farlo (v. 19). In ogni caso, il risultato ¢ la fiducia
davanti a Dio.

Il termine usato per fiducia (parrésia) € lo stesso usato in 2:28 («quando egli apparira, noi
possiamo avere fiducia»). Ovviamente, se i credenti non hanno fiducia davanti a Dio quando si
inginocchiano iz preghiera (cfr. v. 22), ¢ ancora meno probabile che ne abbiano a/la sua venuta.

3:22. Come indicato dalle parole enfatiche “davanti a lui” nel versetto 19, Giovanni, nel contesto
immediato, sta pensando alla “fiducia” nella preghiera (tornera su questo argomento in 5:14-17). 11
risultato della “fiducia” verso Dio nella preghiera ¢, ovviamente, il suo esaudimento. Quindi,
qualunque cosa chiediamo, la riceviamo da lui. C¢ una duplice ragione per questa preghiera
esaudita: perché (1) osserviamo i suoi comandamenti e (2) facciamo le cose che gli sono
gradite.

Inoltre, il cristiano che cerca alacremente di piacere a Dio non chiedera cose che non gli sono
gradite. Quando la preghiera nasce dal cuore di una persona che mette al primo posto nella sua vita
la volonta di Dio, allora qualunque cosa chieda a Dio sara ricevuta da lui perché la sta chiedendo
“secondo la sua volonta” (5:14).

3:23. Giovanni conclude questa sottounitd (vv. 19-23), cosi come il paragrafo pitt ampio
(3:10b-23), con una sintesi del significato del verso «osserviamo i suoi comandamenti e facciamo le
cose che gli sono gradite» (v. 22). Che si tratti effettivamente di una sintesi ¢ evidente dal passaggio

dal plurale «comandamenti» (v. 22) al singolare comandamento. La preghiera esaudita (cfr. v. 22)

24



trova il suo fondamento nell'osservanza di questo comandamento, il quale si compone di due
aspetti: il primo ¢ che crediamo nel nome del suo Figlio Gesi1 Cristo. Lapostolo collega la fede
con l'amore in un unico comandamento per i cristiani. La fede nel nome del suo Figlio Gesi Cristo
donala vita a tutti i credenti e li porta a considerare gli altri come loro fratelli. Questa relazione serve
a comprendere quale sia il giusto oggetto del nostro amore quando ci viene detto che ci amiamo
gli uni gli altri. Credere nel nome del Figlio di Dio ¢ un prerequisito, € una componente
essenziale, dell'amore reciproco.

Le parole conclusive del versetto, come egli ci ha comandato, si riferiscono a Gesu, dal quale
proviene direttamente il comandamento: «amatevi gli uni gli altri» (Giovanni 13:34). La volonta di
Dio puo quindi essere riassunta cosi: la fede nel nome del suo Figlio e 'obbedienza al comandamento

del suo Figlio.
D. Imparare a riconoscere il Dio dell amore (3:24-4:16)

1. La conferma della presenza di Dio dentro di noi (3:24)

3:24. Chi osserva i suoi comandamenti dimora in Dio ¢, inoltre, egli dimora in lui (il credente
obbediente). Dio fa della vita del credente “la sua dimora” (cfr. Giovanni 14:23). Una tale
esperienza rappresenta la forma suprema di comunione con Dio, che Giovanni ha dichiarato essere
fin dall'inizio I'obiettivo della sua epistola (cfr. 1:3).

Sebbene si faccia riferimento allo Spirito come “all’unzione”, ora viene menzionato in modo

specifico. Se Dio dimora davvero in noi, possiamo saperlo dallo Spirito che egli ci ha dato.

2. Riconoscere lo Spirito di Dio (4:1-6)

4:1. Satana ha molti spiriti che lo servono qui, come dimostra il fatto che molti falsi profeti sono
usciti fuori nel mondo.

Nei versetti 1-2, Giovanni sembra giocare sul significato piuttosto variabile del termine spirito. La

parola stessa puo riferirsi allo spirito umano, agli spiriti soprannaturali come i demoni o ad un
comportamento o ad un carattere. Giovanni non sta cercando di essere specifico; sta mettendo in
guardia contro ogni spirito malevolo di Satana, ogni spirito umano che diventa suo agente, cosi come
ogni manifestazione dello “spirito dell’ errore” (cfr. v. 6) che caratterizza la dottrina satanica.
I falsi profeti devono essere esaminati “dai loro frutti” (cfr. Mt 7:16-20). Contrariamente
all'interpretazione piti diffusa, questo non significa che dovevano essere esaminati dalle loro gpere.
Al contrario, come dimostra 12:33-37, i loro frutti sono le loro parole! Sembrano pecore quando in
realtd sono «lupi rapaci» (7:15). Non ¢ il loro comportamento a distinguerli dalle pecore, ma il loro
messaggio!

4:2. Si puo testare ogni spirito dalla sua volonta o riluttanza (cfr. v. 3) a confessare Gesu Cristo
incarnato. Le parole da questo conoscete (NRO06) si riferiscono al verso precedente e significano:
«E cost (cio¢, esaminando gli spiriti) che conoscete lo Spirito di Dio». Dopo questa affermazione
dovrebbe seguire un punto, anziché i due punti, e le parole ogni spirito dovrebbero introdurre una

nuova frase.

25



In base a questa interpretazione, i versetti 2b-3 offrono la prova da utilizzare per riconoscere lo
Spirito di Dio. I versetti 1-2a ribadiscono che solo chi ¢ disposto ad esaminare gli spiriti sara in
grado di riconoscere lo Spirito di Dio. Se «credete ad ogni spirito», non saprete quale di essi ¢
veramente quello di Dio.

La congiunzione dello Spirito di Dio con le parole ogni spirito che confessa (R2)’ ha senza
dubbio I'intento di collegare lo Spzrito Santo con ogni spirito umano che fa questa confessione.

Una traduzione piti probabile dell'affermazione che Gesui Cristo ¢ venuto nella carne ¢ questa:
«Ogni spirito che confessa Gesu come Cristo venuto nella carne». La principale preoccupazione
teologica di Giovanni ¢ che Gesz venga riconosciuto come il Cristo (cfr. 2:22). I revisionisti
probabilmente sostenevano la dottrina secondo la quale Gesz era un semplice uomo, mentre il
Cristo divino era un essere incorporeo e spirituale disceso su di lui al momento del battesimo, per
lasciarlo poi prima della sua morte.

4:3. In contrapposizione a «ogni spirito che confessa» Cristo, ¢'¢ ogni spirito che non confessa
[..] Gesu [come] Cristo [..] venuto nella carne (R2). Tale spirito incarna lo spirito
dell’ Anticristo.

Giovanni non dice ogni spirito che nega, ma piuttosto ogni spirito che non confessa. L'insegnamento
eretico, semplicemente omettendo alcune verita bibliche fondamentali, maschera pienamente la sua
deviazione dal vero.

4:4. | lettori di Giovanni sono spiritualmente forti e sono in grado di resistere con successo agli
anticristi (cfr. 2:12-14, 20-21). Il motivo per cui hanno vinto ¢ che possiedono lo Spirito Santo, che
era in loro cosi come in tutti i cristiani (cfr. 3:24; Rom 8:9). E proprio perché colui (lo Spirito di
Dio) [...] ¢ pit1 grande di colui (Satana) che ¢ nel mondo, che ¢ possibile vincere le menzogne
mondane.

4:5. Gli anticristi, o revisionisti, sono visti in netto contrasto con i lettori. Mentre questi ultimi
sono «da Dio», i revisionisti sono del mondo (NRO06) e si oppongono a lui (si vedano commenti
su 2:15-16). Parlano come chi ¢ del mondo, nel senso che il loro messaggio ¢ mondano, sia nel
contenuto che nell’aspetto. Non sorprende che il mondo li ascolta: I'eterodossia esercita un
fascino maggiore rispetto all'ortodossia.

4:6. Nei versetti 4-6 ci sono tre pronomi contrastanti: «voi», «essi» e «noi». “Voi” si riferisce ai
lettori, “essi” ai revisionisti e 7oz agli apostoli. Nel senso pit1 ampio, gli apostoli erano da Dio perché
la loro dottrina proveniva direttamente da lui.

Pertanto, potevano affermare con sicurezza che chi conosce Dio ci ascolta («ci da retta). Come
indicato in 2:3 (cfr. 2:13-14), in questa epistola il concetto di «conoscere» Dio suggerisce
un’evoluzione che va oltre la semplice fanciullezza spirituale (cfr. commenti al versetto 7). Un segno

distintivo del cristiano maturo ¢ I'apertura all'insegnamento apostolico.

3 Traduzione della Bibbia Nuova Riveduta 2020

26



Ne consegue che chi non ¢ da Dio non ci ascolta (“non ci presta attenzione”). Giovanni
potrebbe considerare che chiunque, credente o meno, sia lontano da Dio rifiuti l'autorita e
l'insegnamento apostolico.

Le parole da questo conosciamo (NR06) possono riferirsi agli apostoli, soggetto delle precedenti
dichiarazioni di questo versetto. Essi erano in grado di distinguere adeguatamente tra lo Spirito
della verita e lo spirito dell'errore a seconda della sua sottomissione alla verita apostolica.

Giovanni condanna i revisionisti come «falsi profeti» che sono «dal mondo» (vv. 1-3, 5).

3. Il riconoscimento della presenza di Dio (4:7-16)

4:7. L'apostolo ora abbandona la discussione sui molti falsi spiriti che «sono usciti fuori nel
mondo» per sedurre i cristiani con idee mondane, e che dovrebbero essere respinti in modo che i
lettori possano concentrarsi sull'amore reciproco.

Se essi obbedissero al comandamento «amiamoci gli uni gli altri», agirebbero chiaramente
secondo la volonta del loro Padre celeste, in quanto I'amore stesso ¢ da Dio.

Di conseguenza, si possono affermare con certezza due cose su chiunque ama: (1) che ¢ nato da
Dio ¢ (2) che conosce Dio. Giovanni considera questi concetti separatamente, poiché nel versetto 8
afferma che «chi non ama non ha conosciuto Dio». Sarebbe stato facile dire: «Chi non ama non ¢
nato da Dio e non ha conosciuto Dio», in diretta contrapposizione con la dichiarazione del versetto
7; ma ¢ proprio questo che non si puo dirve. Giovanni ha gia parlato di chi «odia il proprio fratello»,
cosa impossibile per un non cristiano perché il cristiano non ¢ suo fratello (cfr. 2:11; 3:10b; 3:15;
4:20). Insegnare che un cristiano #on possa odiarne un altro ¢ una leggenda metropolitana.

4:8. Ma siccome ¢ possibile che un cristiano non riesca ad amare, se non ama allora non ha
realmente conosciuto il suo Padre celeste (cfr. 2:3). Dio, che lo ha generato, ¢ amore.

Ecco la seconda delle due grandi dichiarazioni su Dio che troviamo in 1 Giovanni. La prima, in 1:5,
afferma che “Dio ¢ luce”. Ora, Giovanni dichiara che Do ¢ amore. La prima ne sottolinea la perfetta
santitd, la liberta da ogni peccato o falsitd. La seconda sostiene che la sua essenza ¢ 'amore. Cid non
significa che Dio non abbia altri attributi, come la saggezza e la giustizia, ma dimostra che I'amore ¢
alla base della natura di Dio.

4:9. L'espressione suprema dell'amore di Dio verso di noi ¢ 'amore del suo Figlio unigenito.
Dio lo ha mandato affinché noi vivessimo per mezzo di lui. Cio che qui non viene detto, ma che
¢ chiaramente indicato nel versetto 10, ¢ il fatto che il Figlio di Dio dovesse morire affinché noi
potessimo vzvere. Quindi, 'amore di Dio si ¢ manifestato in due esperienze opposte: la morte per il
Figlio di Dio e la vita per i credenti. Il fatto che Dio abbia permesso che cio accadesse al suo amato
Figlio, affinché noi avessimo la vita eterna, la dice lunga sulla grandezza di quell'amore.

4:10. L'amore di Dio non ¢ una risposta al nostro: non che noi abbiamo amato Dio, ma che lui
ha amato noi. L'amore di Dio cercava di soddisfare il nostro bisogno spirituale: e [Dio] ha
mandato il suo Figlio per essere I'espiazione per i nostri peccati. Sebbene Giovanni desideri

che i credenti si preoccupino dei bisogni materiali dei loro fratelli (3:17), i loro bisogni spirituali

27



sono altrettanto importanti. Poiché tutti possono beneficiare della morte sacrificale del Salvatore,
parimenti, tutti i fratelli dovrebbero beneficiare dell'amore sacrificale dei credenti.

4:11. L'uso della parola tanto (NRO06) rende l'intera frase, Dio ci ha tanto amati (NR06),
evocativa delle parole di Giovanni 3:16: «Dio ha tanto (houtofs/) amato il mondo». Poiché il
Signore aveva pronunciato queste parole alla presenza di Giovanni molti anni prima, esse erano
senza dubbio diventate molto preziose per lui e per quelli a cui insegnava. Egli sceglie quindi un'eco
di Giovanni 3:16 per insistere sul fatto che anche noi ci dobbiamo amare gli uni gli altri.

4:12. Cio che Giovanni dice ora potrebbe sembrare sorprendente. Il Dio invisibile, che nessuno
ha mai visto, in realta dimora in coloro che si amano gli uni gli altri.

Quando l'amore cristiano, ispirato all'amore di Dio, ¢ veramente messo in pratica, Dio ¢ “a casa”
in coloro che lo praticano: se ci amiamo gli uni gli altri, Dio dimora in noi. Il Dio invisibile,
che nessuno ha mai visto, vive concretamente nei credenti.

Inoltre, 'amore di Dio ¢ perfetto in (o “tra”) loro. Questa idea ¢ stata menzionata per la prima
volta in 2:5. Le parole greche per ¢ perfetto (teteleiomené estin) sono in una forma (tempo perfetto)
che suggerisce che il suo amore si traduce in amore cristiano. L'amore di Dio raggiunge il suo
obiettivo e la sua piena misura nes credenti quando essi lo riproducono e lo riflettono amandosi g/7
uni gli altri.

4:13. Al posto di «osservare i suoi comandamenti» (3:24), qui «ci amiamo gli uni gli altri» ¢ la
chiave di questo reciproco “dimorare”. Ma come si vede da 3:22-23, queste non sono altro che due
facce della stessa medaglia per 'apostolo: il cristiano obbediente ¢ amorevole e il cristiano amorevole
¢ obbediente.

Mentre Giovanni scrive in 3:24 che i credenti conoscono la dimora di Dio «dallo Spirito che egli
ci ha dato», in 4:13 afferma che questo ¢ risaputo perché egli ci ha dato del [lett. «dal»] suo
Spirito. Cioe, i credenti sono partecipi dello stesso Spirito che ha Dio, ovvero condividono uno
“spirito d'amore” che non ¢ altro che il suo Spirito, poiché «Dio ¢ amore».

4:14. Nessun versetto di 1 Giovanni ¢ pili importante di questo per comprendere I'epistola.
L'affermazione iniziale E noi stessi abbiamo visto [...] che il Padre ha mandato il Figlio,
suggerisce un'esperienza apostolica simile a quella descritta in 1:2.

Il 7oz non ¢ lo stesso “noi apostolico” di 2:19; 3:14 e 4:6. In tutti questi passaggi c'¢ un “voi”
contrastante nelle vicinanze (cfr. 1:2-4; 2:20; 3:13; 4:4) che qui non compare. In 4:7-14 il soggetto
noi include i lettori insieme agli apostoli (vv. 7, 9, 10-13).

La parola greca kai (E) pud essere intesa nel suo significato ben noto di “E cosi”. Il versetto puo
essere parafrasato: "E cosi, quando amiamo in questo modo, 7oz (sia i lettori che gli apostoli)
abbiamo visto la realtd. Amandosi gli uni gli altri, i lettori possono avere comunione con gli apostoli
in merito a quanto avevano visto" (proprio come promesso nel prologo; 1:3a), ovverosia la
comunione col Padre e col suo Figlio, Gesu Cristo (1:3b).

In 3:24-4:13 Giovanni insegna come I'amore sia 'espressione della presenza di Dio nei credenti, i

quali condividono il suo amore. Poiché questo amore cristiano visibile non ¢ altro che la

28



manifestazione della wvita eterna all'interno dell'amorevole comunione cristiana, coloro che
mostrano questa vzita sono testimoni vivents che il Figlio ¢ veramente il Salvatore del mondo (cfr.
Giovanni 13:35).

La manifestazione visibile della vita eterna attraverso 1'amore cristiano ¢ un modo efficace per
testimoniare Cristo quale Salvatore. Tale “vedere” ¢ un “vedere” della fede espresso nella
confessione di Gesz come Salvatore del mondo.

4:15. La “comunione” con gli apostoli riguardava cio che essi avevano “visto” (v. 14). Ma i lettori
dovevano avere ‘comunione’ con loro anche riguardo a cio che essi avevano “udito” (cfr. 1:3).
Quello che i lettori possono #dire in mezzo all'amorevole comunita cristiana ¢ la confessione che
Gesu ¢ il Figlio di Dio.

Le parole di Giovanni il Battista, ovvero che egli aveva visto e testimoniato (Giovanni 1:32-34),
riflettono la frase del versetto precedente (noz stessi abbiamo visto e testimoniato, v. 14), mentre le
parole del Battista che questo ¢ il Figlio di Dio riflettono il versetto corrente. Pertanto, la
«testimonianza» menzionata nel v. 14 non deve essere limitata alla manifestazione visibile della vita
eterna sotto forma di amore cristiano, sebbene essa ne sia un aspetto. Ma Giovanni pensa ad un
contesto congregazionale in cui si confessi regolarmente Gesz come Figlio di Dio.

Egli aveva in mente la manifestazione visibile dell'amore cristiano, corredata dalla confessione di
Gesu ¢ richiamata in cio che gli apostoli stessi avevano visto in lui e avevano «dito su di lui dal suo
precursore, Giovanni il Battista. L'obiettivo dell'apostolo di condurre i suoi lettori a questo tipo di
comunione con la cerchia apostolica (1:1-3) ¢ stato ora raggiunto.

Inoltre, ¢ stato raggiunto anche I'obiettivo di ottenere una relazione permanente con Dio, poiché
Dio dimora in chiunque riconosce che Gesu ¢ il Figlio di Dio, ed egli in Dio. Questa confessione ¢
opera dello Spirito di Dio, grazie al quale si conosce e si riconosce la sua presenza (cfr. v. 13).
Quando riconosciamo Gestt come 2/ Figlio di Dio, lo riconosciamo come «Cristo venuto nella
carne» (cfr. 4:2) e come garante della vita eterna e della futura risurrezione per ogni credente.

E possibile per una comunita cristiana riconoscere la realta che Dio “dimora” in loro se (1) si amano
gli uni gli altri e (2) se riconoscono che Gesi ¢ il Figlio di Dio. In questo modo, quella comunita
osserva «il suo comandamento» (3:23).

4:16. Dal punto di vista grammaticale e tematico il versetto 16 ¢ parallelo al versetto 14. L'autore
evidentemente vuole che entrambi mostrino i risultati dell'esperienza comunitaria dell'amore di cui
ha parlato. Ma tra I'uno e l'altro Giovanni sottolinea il ruolo di riconoscere Gesti (v. 15) come
ulteriore segno che Dio dimora nei membri di una comunita cristiana amorevole. Pertanto, quando
i credenti di una chiesa godono di un'esperienza del genere, si confrontano con la realta dell"amore
che Dio ha verso di loro. La frase dimora in Dio ¢ Dio [dimora] in [ui forma un incusio con

l'affermazione «dimora in Dio, ed egli in lui» in 3:24.

E. Avere fiducia dinanzi al tribunale (4:17-19)

4:17. L'amore di Dio ¢ stato reso perfetto solo in un cristiano che riesce a trasmetterlo agli altri.

Un altro aspetto di questo perfezionamento ¢ la fiducia nel giorno del giudizio. Questo ci

29



riporta al versetto 2:28 e al concetto che «[...] quando egli apparira, noi possiamo avere fiducia e
alla sua venuta [...]». Non si tratta di un giudizio per i salvati, per determinarne il destino in
paradiso o all'inferno, poiché questo ¢ gia stato stabilito (cfr. Giovanni 5:24; Ro 8:31-34). Ma i
cristiani renderanno conto della loro vita dinanzi al tribunale di Cristo (Ro 14:10-12; 2 Co
5:10-11).

L'idea di avere fiducia nel giorno del giudizio ¢ sbalorditiva. I cristiani saggi, seppur pienamente
sicuri della loro salvezza, realizzeranno «il timore del Signore» (2 Co 5:11). E davvero difficile poter
trionfare su quel “timore”, ma non ¢ impossibile, se il credente «dimora nell'amore» (1 Giovanni
4:16).

II motivo per cui chi «dimora nell'amore» pud aspettarsi di avere fiducia davanti al tribunale di
Cristo ¢ perché quale egli ¢, tali siamo anche noi in questo mondo. Poiché «Dio ¢ amore» (4:8,
16), chi ama ¢ come egl7 ¢, anche se ¢ ancora iz questo mondo.

4:18. L'esperienza della paura ¢ incompatibile con quella dell'amore perfetto. Se un cristiano ¢
perfetto nell'amore, non deve temere il Tribunale.

Con amore perfetto I'autore non intende I'assenza di peccato (cfr. 1:8). La parola tradotta con
“perfetto” (zeleios) ha la stessa radice del verbo reso con é perfetto (teteleiotai), usato anche in 2:5;
4:12, 17. Qui, come in quei passaggi, il concetto ¢ quello di un amore maturo che ha raggiunto il
suo scopo (si vedano i commenti su 2:5). Per Giovanni quando l'amore di Dio per i credenti ha
raggiunto il suo obiettivo, rendendoli un tramite di quell'amore gli uni verso gli altri, questa
esperienza caccia via la paura.

Tuttavia, il cristiano disobbediente provera la disciplina di Dio, poiché la presenza della paura ha
a che fare con la punizione (kolasis, “punizione, castigo”). L'apostolo probabilmente ha in mente
la verita che “4 Signore corregge chi ama e flagella ogni figlio che gradisce” (Eb 12:6). Infatti, questa
veritd del Nuovo Testamento viene espressa dal Signore Gesti in Apocalisse 3:19: «Io riprendo e
castigo tutti quelli che amo».

Se un cristiano prova paura nell'attesa di essere valutato al Tribunale, allora essa puo essere
considerata come una punizgione per sensibilizzarlo alla correzione del suo comportamento. Per
quanto spiacevole, come ogni disciplina divina (Eb 12:11), si tratta comunque di un segno
dell'amore di Dio e del suo desiderio di vedere i credenti essere perfetti nell amore. Se il cristiano
risponde a questo tipo di disciplina, essa risulta efficace e «rende un pacifico frutto di giustizia» (Eb
12:11), che per Giovanni ¢ inseparabile dall zmore.

4:19. Per quanto riguarda 'esercizio dell'amore da parte dei cristiani, I'apostolo ha parlato finora
di quello rivolto agli altri credenti (gli uni verso gli altri). Qui, tuttavia, parla per la prima volta
nell’epistola dell'amore verso Dio (bisogna notare che le edizioni critiche standard del Nuovo
Testamento greco omettono /o, cosi come le traduzioni basate su di esse [ad esempio, NRO6, C.E.L,
ecc.]. E un peccato che ci sia tale omissione, poiché il riferimento all'amore per Dio ¢ fondamentale

in questo contesto; si veda il v 20).

30



L'amore per Dio ha origine nel suo amore per i credenti (vv 9-10). Quindi, se i credenti si amano
gli uni gli altri e amano anche Dio, puo esserci solo una ragione: ¢ perché egli ci ha amati per

primo!
V. Conclusione: imparare a vivere nell'obbedienza (4:20-5:17)

A. Cosa significa amare i nostri fratelli (4:20-5:3a)

4:20. Per un cristiano potrebbe sembrare piti facile amare Dio che non vede anziché il proprio
fratello che vede. Mentre Dio sembra meritare pienamente I'amore del cristiano, spesso il proprio
fratello non lo merita. Ma per Giovanni, amare non ¢ un’espressione sentimentale, bensi significa
comportarsi in modo da soddisfare i bisogni dei propri fratelli cristiani (vedi 3:16-18). Egli valuta
I'amore reciproco tra credenti in base alle loro azion, non ailoro sentimenti: essi devono amare «a
fatti» e quindi «in verita» (3:18).
Poiché 1'azione, non 'emozione, ¢ il fulcro nell'amore cristiano, ¢ ovvio che in realtd non ci sia
alcuna differenza sostanziale tra esprimere amore per Dio e amore per un fratello, poiché la prova
del proprio amore per Dio ¢ 'obbedienza ai suoi comandamenti (si veda 4:19). Se un cristiano non
obbedisce ai suoi comandamenti, non lo ama, indipendentemente da cio che dice o prova. Quindi
chi dichiara: «Io amo Dio>, ma non gli obbedisce e non ama il proprio fratello, ¢ bugiardo.
4:21. Giovanni ora specifica il legame tra I'amore per Dio e quello per il proprio fratello. Si tratta di
due aspetti dello stesso comandamento, formulato in modo tale che la presenza dell’'uno richieda
necessariamente quella dell'altro.
5:1. La divisione in capitoli ¢ infelice, poiché l'apostolo continua la discussione iniziata nel
precedente. La definizione di Giovanni di fratello cristiano ¢ semplice e diretta. Chiunque crede
che Gesu ¢ il Cristo ¢ nato da Dio. Qui I'apostolo riprende la dichiarazione tematica del suo
Vangelo (Giovanni 20:31): egli non definisce mai in altro modo un cristiano.
Il fatto che un fratello viva in modo degno della sua fede cristiana ¢ irrilevante. Il motivo per amare
un altro cristiano non ha nulla a che vedere con il suo comportamento. La vera ragione ¢ ora
spiegata dall'apostolo: chiunque ama colui che lo ha generato, ama anche chi ¢ stato generato
da lui. I credenti amano gli altri perché amano il Padre di quei figli! Se zon amano il figlio, ¢ una
menzogna dire che amano il Padre (4:20).
5:2. Giovanni ora chiarisce cio che era implicito in 4:20-5:1. Sappiamo di amare i figli di Dio se
amiamo Dio e osserviamo i suoi comandamenti.
Osservare i suoi comandamenti ¢ il modo per dimostrare che un credente ama il proprio fratello, in
quanto l'amore per i fratelli ¢ uno di essi.
Questa nuova prospettiva introduce abilmente un nuovo pensiero. Giovanni non parla qui di un
singolo comandamento (come ha fatto in 3:23 e 4:21), ma piuttosto di osservare i comandamenti di
Dio (plurale). A confermare che amiamo i figli di Dio non ¢ solo I'obbedienza allo specifico
comandamento ma a tutto quello che Dio comanda.

5:3a. Non sorprende l'insistenza di Giovanni sul fatto che I'amore di Dio consiste nell'osservare i

suoi comandamenti. La traduzione LND /amore di Dio non significa 'amore di Dio per i

31



credenti (genitivo soggettivo). La frase si riferisce invece al zostro amore per Dio (genitivo oggettivo;

cfr. v 2), che consiste nell'osservare i suoz comandamentsi.

B. Ci0 che realmente alimenta il nostro amore (5:3b-15)

5:3b-4. Ne LND le parole conclusive del versetto 3 sono trasformate in una frase completa, ma
cio non rispecchia correttamente il greco, poiché il versetto 4 inizia con la congiunzione
subordinata greca boti (“perché”, poiché). Sarebbe meglio leggere i versetti 3-4a in questo modo: e
i suoi comandamenti non sono gravosi, [poiche] tutto quello che ¢ nato da Dio vince il
mondo.

I comandamenti di Dio non sono gravesi perché tutto quello che ¢ nato da Dio vince il mondo.
Giovanni dice tutto quello che, non “chiunque”. Cio suggerisce che l'esperienza stessa di essere nati
da Dio possiede qualcosa di intrinsecamente vincente sul mondo. Ai credenti viene subito detto che
questa ¢ la vittoria che ha vinto il mondo: la nostra fede (v. 4b).

Giovanni dichiara che la nostra fede in Cristo (cfr. v. 5) ha gia vinto il mondo. Siccome gli anticristi
negano «che Gest ¢ il Cristo» (2:22), credere a questa verita e quindi nascere di nuovo rappresenta
una grande vittoria, la quale perd non garantisce lo stesso risultato nella conseguente vita cristiana.
Piuttosto, essa rende possibile obbedire ai comandamenti di Dio.

5:5. I costrutti greci qui tradotti con colui che vince (R2 - ho nikon) e colui che crede (ho
pisteuon) sono participi presenti preceduti dall'articolo greco. Questa costruzione in greco ¢
essenzialmente atemporale e caratterizza un individuo in base a una o pit azioni che egli ha
compiuto.

<«

Giovanni sta quindi dicendo che “colui che vince il mondo” ¢ “colui che crede in Gest Ciristo, il
Figlio di Dio”. Come chiarisce il tempo passato del versetto 4 (“ba vinto”), questo ¢ gia vero! Ma
poiché 'apostolo sta discutendo del fatto che osservare i comandamenti di Dio non ¢ «gravoso» (v.
3b), ¢ implicito che tale vittoria possa continuare e che la chiave sia la fede! Come la vita cristiana
inizia nel momento in cui si ha fede salvifica in Cristo, cosi essa viene vissuta mediante quella stessa
fede.

Questa tesi sara sviluppata piti avanti da Giovanni (1 Giovanni 4:12-13), ma per ora egli si
sofferma a chiarire un punto relativo a questa fede, evidentemente contestata dai revisionisti.
5:6. Cerinto, dell'Asia Minore, insegnava che Gesu era un semplice uomo sul quale il Cristo divino
era disceso al momento del battesimo, abbandonandolo poi sulla croce. Quindi solo I'uvomo Gest, e
non il Cristo divino, era morto e risorto. L'antica letteratura cristiana descrive Cerinto come il
nemico giurato di Giovanni. Il riferimento all'acqua ¢ un richiamo al battesimo di Gest, mentre
quello al sangue ¢ un riferimento alla sua morte.
II battesimo di Gesu rappresento la sua investitura ufficiale come Salvatore messianico, cioe il
Cristo.
L'espressione ¢ lo Spirito che ne rende testimonianza (NRO06) descrive accuratamente il ruolo
dello Spirito Santo durante il battesimo di Gestt (anche il Padre rese testimonianza parlando dal

cielo; Matteo 3:17). Probabilmente, i revisionisti distorsero il battesimo indicando lo Spirito come

32



il “Cristo divino” disceso in quel momento sull'uvomo Gest, solo per lasciarlo quando mori sulla
croce. Le parole di Giovanni correggono quindi una rappresentazione errata del ruolo dello Spirito
Santo in relazione alla messianicita di Gest. Lo Spirito ¢ un testimone, ma rimane una figura
distinta, da non identificare con il Cristo.
Inoltre, la testimonianza dello Spirito ¢ certa perché lo Spirito ¢ la verita. Si puo affermare che /o
Spirito ¢ la verita nello stesso senso in cui “Dio ¢ amore” (cfr. 4:8). Lo Spirito ¢ per sua stessa natura
veritiero e, di conseguenza, la sua testimonianza ¢ attendibile.
Alla luce di questo versetto si deduce la possibile teologia dei revisionisti. Essi sostenevano che Gestt
non fosse il Cristo (2:22), ma piuttosto un essere spirituale (lo Spirito?) che, disceso sull' uvomo Gestt
al momento del suo battesimo, lo lascid morire da solo. Pertanto, 'opera della croce non fu un
sacrificio offerto dal Figlio di Dio, ma la morte di un semplice uomo. Di conseguenza, la morte di
Gesti non aveva alcun valore salvifico.
Chi credeva che Gesu fosse il Cristo avrebbe quindi creduto in una menzogna e non sarebbe nato
da Dio, come insegnavano gli apostoli (cfr. 5:1).
Si trattava di una grave sfida al cristianesimo. Se I'opinione dei revisionisti era che Gesti non fosse il
Figlio di Dio (cfr. v. 5), allora non c'era nessuna vittoria sul mondo attraverso la fede (cfr. vv. 4-5),
né speranza di una vittoria definitiva sul mondo.
5:7-8. Le parole di questo versetto sono ben note perché furono introdotte per la prima volta da
Erasmo in una delle prime edizioni stampate del Nuovo Testamento greco. Tuttavia, non sono
presenti nella stragrande maggioranza dei manoscritti greci di 1 Giovanni giunti fino a noi.
Pertanto, potrebbero essere lette come segue: «Ed ¢ lo Spirito che ne rende testimonianza, perché lo
Spirito ¢ la verita. Poiché tre sono quelli che rendono testimonianza: lo Spirito, l'acqua ¢ il sangue; ¢ i
tre sono concordi>.
Giovanni ha affermato che lo Spirito ¢ attendibile — egli ¢ la verita — perché la sua testimonianza
segue la legge biblica della verifica, che richiedeva due o tre testimoni (cfr. De 17:6; 19:15; Mt 18:16;
Gv 8:17-18).
Il battesimo e la morte di Gesti furono attestati in modo cosi risoluto che si puo dire che essi
rendono testimonianza insieme allo Spirito e sono pienamente in accordo con lui: e questi tre
sono d’accordo come uno. Alla base delle parole di Giovanni c¢'¢ la dichiarazione di Dio durante 7/
battesimo: «Questi ¢ il mio amato Figlio, nel quale mi sono compiaciuto» (Mt 3:17). Giovanni
Battista «rese testimonianza» personalmente di questo evento (cfr. Gv 1:32-34). Inoltre, la
crocifissione era stata prevista dalle Scritture (cfr. 13:18; 19:24, 28, 36, 37) e confermata dai
testimoni apostolici (19:35; 21:24, si notino le parole «zos sappiamo»). Pertanto, l'acqua e il
sangue sono pienamente attestati di per s¢, sia dalla dichiarazione divina che dai testimoni.

5:9. Questo versetto fa riferimento alla testimonianza specifica in 7-8 e alla testimonianza di Dio
riportata nei successivi 11-12. Essi sottolineano che, se si ritiene valida la testimonianza umana,
tanto pit dovrebbe essere ritenuta valida la testimonianza di Dio, che ¢ ovviamente pit grande e

quindi merita molto di pit1 di essere accolta.

33



Le parole se noi accettiamo la testimonianza degli uomini si riferiscono probabilmente alla
necessita di due o tre testimoni affinché la dichiarazione sia considerata valida (vv. 7-8).

Giovanni afferma che Dio ha dato (testimonianza) circa il suo Figlio. Le parole che seguono
nei versetti 11-12 dimostrano che essa deriva dalle parole pronunciate da Gest alla presenza degli
apostoli.

5:10. Questo verso probabilmente dovrebbe trovarsi tra parentesi, in quanto costituisce un breve
commento a margine prima che la “testimonianza di Dio” venga effettivamente riportata nel
versetto 11. Giovanni mette in contrapposizione il credere o meno alla testimonianza circa il Figlio
di Dio.

La frase crede nel (pisteneo eis) corrisponde ad un'espressione comune nel quarto Vangelo (cfr.
Giovanni 1:12; 2:11, 23; 3:15-16, 18, 36). “Credere n” Gesu equivale all'idea di “credere che (hot7)
Gesu ¢ il Cristo” (Giovanni 11:27; 20:31; cfr. 8:24; 13:19). Entrambi i costrutti greci enunciano il
mezzo per ricevere la vita eterna (cfr. 20:30-31 con Giovanni 3:15-16, 18, ecc. e cfr. 1 Giovanni 5:1).

La persona che esercita questa fede ha questa testimonianza in sé, cio¢ la testimonianza di Dio
circa suo Figlio, che viene fatta propria quando una persona crede nel Figlio di Dio.

Al contrario, chi non crede a Dio (cio¢ non crede alla testimonianza che Dio ha reso circa suo
Figlio) fa di Dio un bugiardo. Costoro stanno dicendo, in effetti, che la testimonianza di Dio ¢
falsa.

Qui non si parla di «fede razionale» o «fede del cuore», né di una fede interiore contrapposta al
semplice assenso intellettuale. La Bibbia non complica la fede in questo modo. Una volta compreso
il messaggio, la questione ¢: la persona ci crede oppure no?

5:11-12. Le parole la testimonianza ¢ questa dovrebbero essere interpretate come un
riferimento ad entrambi i versetti che, presi insieme, esprimono la testimonianza di Dio riguardo al
suo Figlio. Essa consiste in due affermazioni strettamente correlate: la prima riguarda ci6 che Dio
ha donato (v. 11), mentre la seconda riguarda il carattere esclusivo di questo dono (v. 12).

Secondo la testimonianza divina, Dio ci ha dato la vita eterna. Pertanto, chi ha il Figlio ha la
vita, chi non ha il Figlio di Dio non ha la vita.

Sembra che i revisionisti avessero messo in discussione la convinzione dei lettori di possedere la
vita eterna (cfr. 2:25). E poiché essi negavano anche che Gesu fosse il Cristo (cfr. 2:22), avrebbero
affermato che in lui non c'era vita eterna. Pertanto, agli occhi dei revisionist, i lettori di Giovanni
non la possedevano realmente. Lapostolo ribatte affermando che sia lui che i suoi lettori la
posseggono, in quanto donata da Dio el suo Figlio, e che essa si trova solo in lui. Se uno non ha il
Figlio, non ha questa vita.

Giovanni parla della «testimonianza che Dio ha reso circa suo Figlio» (vv. 6-12) per rassicurare i
lettori che essi hanno davvero la vita eterna e per incoraggiarli a continuare a credere nel suo nome.
5:13. Le parole queste cose non si riferiscono all'intera epistola, ma ai versetti 6-12. Questa
citazione immediata ¢ coerente con lo stile di Giovanni in altre parti della lettera. Le parole «vi

scriviamo queste cose» (1:4) richiamano quanto appena menzionato nei versetti 1-3. In 2:1,

34



l'affermazione «vi scrivo queste cose affinché non pecchiate» (1:4) si ricollega alla discussione sul
peccato in 1:5-10. Le parole di 2:26, «vi ho scritto queste cose riguardo a coloro che cercano di
sedurvi», rimandano alla precedente discussione sugli anticristi in 2:18-25.
Ogni credente 52, nel momento in cui accoglie la fede salvifica, di avere la vita eterna, perché le
promesse in cui crede ne sono la garanzia (cfr. Giovanni 11:25-26). Ma il credente non ¢ immune
dai dubbi dopo essere stato salvato (cfr. Giovanni Battista; Luca 7:18-19). L'antidoto sono sempre
le promesse di Dio, che possono essere ripetutamente ricordate quale fonte di rinnovata certezza.
Nessun libro della Bibbia pitt del Vangelo di Giovanni stesso contiene un maggior numero di
queste promesse dirette (Giovanni 3:16, 18, 36; 5:24; 6:35-40, 47; ecc.). 1 Giovanni 5:11-12 ricorda
ai lettori la testimonianza di Dio in cui hanno gia creduto.
Poiché i credenti ai quali scrive hanno creduto nel nome del Figlio di Dio (la cui identita ¢ attestata
dallo «Spirito, I'acqua e il sangue», v. 8), essi dovrebbero riposare sicuri nella testimonianza che
Dio ha dato riguardo al Figlio suo e per mezzo di lui, la quale assicura ai credenti che essi hanno, si,
la vita eterna.
Ogni vera certezza della salvezza e della vita eterna deve poggiare sulla «testimonianza di Dio»,
poiché solo essa ¢ pienamente attendibile. Ironia della sorte, una volta che l'esperienza cristiana
diventa il fondamento della propria certezza, I'affermazione di Giovanni nel v. 13 riguardo alla
conoscenza diventa del tutto impossibile!
L'apostolo qui mira a rzbadire la certezza dei suoi lettori, che era stata messa in discussione dagli
anticristi.
5:14. Il Signore Gesli aveva insegnato ai suoi discepoli che il suo nome era efficace per ricevere
risposta alle preghiere (Giovanni 16:23b-24). Il passaggio al tema della preghiera dopo aver fatto
riferimento alla fede stabile «nel nome del Figlio di Dio» (v. 13) ¢ naturale, poiché il zome del
Figlio ¢ anche la chiave per ottenere risposta alle preghiere.
Operare nel nome di qualcuno significa agire secondo la sua autorita (cfr. Giovanni 5:43; 10:25).
Non ¢ un semplice aggiungere alle nostre preghiere la frase “nel nome di Gest”. Pregare nel suo
nome significa domandare... secondo la sua volonta (di Dio o di Cristo). Facendo cio, possiamo
avere fiducia che... egli ci esaudisce (NRO06). La parola tradotta fiducia (parrésia) ¢ usata anche in
3:21, dove il tema ¢ sempre la preghiera. Altrove nella lettera ¢ usata solo due volte (2:28 e 4:17),
entrambe in relazione al tribunale di Cristo.
Quando un cristiano prega, come pud conoscere la volonta di Dio? C'¢ un modo inequivocabile: la
sua volonta ¢ esplicita nei suoi “comandamenti” (cfr. v 3).

5:15. Supponiamo, quindi, che un credente chieda aiuto a Dio per amare i suoi fratelli cristiani.
Puo aspettarsi che Dio esaudisca tale richiesta? La risposta di Giovanni ¢ affermativa.

Poiché il comandamento di Dio che «ci amiamo gli uni gli aleri» (3:11, 23; 4:7, 11-12) ¢ una
manifestazione della «sua volonta», se chiediamo aiuto, sappiamo anche che egli ci esaudisce (cfr.
v. 14). E se ci esaudisce in tutto cio che ¢ «secondo la sua volonta» (cio¢, se domandiamo qualche

cosa secondo la sua volontd), noi sappiamo anche di avere le cose che gli abbiamo chiesto. Se

35



quindi chiediamo aiuto nel fare la volonta di Dio, amando i fratelli cristiani, sappiamo che ci sara

COoncesso.

C. Cosa possono fare la fede e [amore per un nostro fratello (5:16-17)

5:16-17. Come in tutta la lettera di Giovanni, l'espressione il proprio fratello si riferisce ad un
vero cristiano. Se qualcuno, quindi, vede tale fratello commettere un peccato che non conduca
a morte, I'amore cristiano dovrebbe indurlo a pregare per lui.

Questo versetto avrebbe potuto essere meglio tradotto: “che non conduca direttamente (o
immediatamente) a morte”.

A volte Dio infliggeva immediatamente la morte, in risposta a determinati peccati dei cristiani.
due esempi piu eclatanti sono Anania e Saffira (Atti 5:1-11) e i cristiani di Corinto che
consumavano la cena del Signore senza aver confessato i loro peccati (1 Co 11:27-32).

Giovanni dichiara che vi ¢ un peccato che conduce direttamente a morte (NR06) e non sta
dicendo (non dico) che un cristiano debba pregare per questo. Non c'¢ nessun obbligo di pregare
per tale peccato, cosi come non ci viene comandato di #on farlo. In altre parole, se un cristiano
sospetta che sia stato commesso un peccato che conduce direttamente a morte, ¢ libero di pregare
per chi lo ha commesso, ma senza avere alcuna certezza dell'esaudimento della sua preghiera.
Sebbene non vi sia alcuna garanzia, ¢ sempre possibile che Dio “revochi” il suo giudizio.

Cosa ci si puo aspettare quando si prega per un peccato che non porta direttamente a morte? Egli
(Dio) dara la vita a quelli che commettono un peccato che non conduca immediatamente a
morte (NROG6). Siccome la morte in questione non ¢ eterna (Giovanni 11:26), non lo ¢ neppure /a
vita. Pertanto, poiché alla fine tutti i peccati conducono alla morte fisica, allontanarsi dal peccato
porta ad un prolungamento della vita.

VI. Epilogo: certezze cristiane (5:18-21)

Giovanni conclude la sua epistola con una serie di dichiarazioni introdotte dalle parole «Noi
sappiamo>. Tali affermazioni, insieme all'esortazione finale, formano una sorta di epilogo. Il fatto
che i verbi il cui soggetto ¢ «noi» siano predominanti sia nel prologo che nell'epilogo rappresenta
un ulteriore segno di equilibrio stilistico. Ben lungi dall'essere lo scrittore sconclusionato che alcuni
hanno immaginato, Giovanni ¢ un artista letterario di alto livello.

5:18. L’apostolo ora desidera ricordare ai suoi lettori che chiunque ¢ nato da Dio non pecca, cio¢
la persona rigenerata, in quanto tale, ¢ incapace di peccare. La conseguente osservazione ¢ che chi ¢
nato da Dio preserva se stesso, con il risultato che il maligno non lo tocca. L'uomo interiore,
nato da Dio, ha la capacita innata di resistere alla contaminazione del male e quindi ¢ al di fuori
della portata di Satana.

Dicendo che chi ¢ rigenerato (cfr. Ro 7:22) preserva se stesso, Giovanni non sta affermando che il
proprio io interiore possa in qualche modo scongiurare il peccato nella vita cristiana (cfr. 1:5-10).
Cio che intende dire ¢ che il «seme di Dio rimane» nell'io rigenerato (cfr. 3:9), agendo come

garante della sua nuova natura, ed ¢ immune anche alla minima contaminazione da parte de/

36



maligno. 1 credenti falliscono perché la loro carne ¢ “programmata” al peccato, come insegna lo
stesso Paolo in Ro 7:7-25.

Per quanto ci provi, Satana non pud davvero foccare il credente. Tuttavia, se questi glielo permette,
egli usera i suoi fallimenti per indurlo ancora a sbagliare. Quindi, dopo ogni peccato, il credente
dovrebbe, dopo la sua confessione a Dio, rialzarsi, sapendo che interiormente ¢ rimasto la persona
santa che era prima di cadere!

5:19. Se un cristiano conosce la verita del versetto 18, sa anche da che parte sta. Conoscere Dio in
genere implica l'esperienza di una relazione dinamica con lui (cfr. 3:19; 4:4).

Il mondo giace sotto il potere del maligno (NROG) traduce en to ponero keita, (“giace nel
maligno”). Questa frase suggerisce che 7/ mondo rimane passivamente nella sfera operativa di
Satana. Al contrario, la frase ek Theou (di Dio) significa essere “da” Dio.

II cristiano dovrebbe avere consapevolezza del proprio uomo interiore senza peccato (v. 18), cosi
come anche della sua totale separazione da tutto il mondo che vive sotto il potere di Satana. I
credenti, che il nemico non pud “toccare” (v. 18), non fanno parte del mondo, che giace
passivamente nel maligno. Pertanto essi non devono “amare il mondo né le cose che sono nel
mondo” (2:15-17) e devono resistere alle idee che esso promuove (cfr. 2:18-19).

Questa lettera ¢ scritta a cristiani che sono spiritualmente maturi (cfr. 2:12-14; 4:6), probabilmente
i capi della chiesa. Le dichiarazioni di questi versetti conclusivi possono essere applicate, in varia
misura, da altri credenti, a seconda di quanto la loro esperienza spirituale corrisponda a quella dei
destinatari.

5:20. La terza cosa che noi sappiamo ¢ che, grazie alla venuta del Figlio di Dio, ai credenti ¢ stata
concessa una conoscenza spirituale (intendimento) che permette loro di conoscere il vero Dio.

Il termine zntendimento (dianoian) significa intelligenza. L'idea ¢ che il Figlio di Dio abbia
concesso [ intelligenza spirituale, o I'intelletto, necessari per conoscere Dio.

Questa conoscenza si ottiene attraverso la comunione ed ¢ comprovata dall'obbedienza ai
comandamenti di Dio (cfr. commenti su 2:3-4, 12-14). La capacita di acquisire tale conoscenza,
cioe [ intelligenza necessaria per farlo, ¢ resa possibile dal fatto che il Figlio di Dio ¢ venuto.
L'amore cristiano (l'obbedienza) non manca mai li dove Dio ¢ veramente conosciuto (cfr.
commenti su 4:7-8). Non ci potrebbe essere un vero intendimento dell'amore o di Dio se 7/ Figlio di
Dio non fosse venuto e non fosse morto per rivelare I'amore di Dio. Per mezzo della sua morte, 2/
Figlio ci ha dato un intendimento (intelligenza) affinché conosciamo Dio. 1l cristiano obbediente
possiede la capacita spirituale necessaria per conoscere Dio.

L'affermazione noi siamo in colui che ¢ il Vero (NR06) richiama la stessa espressione in 2:5 («da
questo conosciamo che siamo in lui»), che Giovanni collegava al dimorare in lui (2:6). «Dimorare»
¢ il modo in cui egli descrive I'esperienza di «vivere come discepolo» (cfr. Giovanni 15:8).

Ma essere in [ui, cio¢ dimorare 7z [ui, non significa solo dimorare in colui che ¢ il Vero (come

Giovanni ha appena descritto Dio), ma anche essere nel suo Figlio Gestt Cristo. Non c'¢ alcuna

37



congiunzione tra le frasi “sn lui” e “nel suo Figlio”. Dimorare in Dio e dimorare in Cristo sono la
stessa cosa.

Questo ¢ il vero Dio ¢ una delle dichiarazioni piti dirette della divinitd di Gesi Cristo che si
trovano nel NT; ed egli ¢ anche la vita eterna, il che ci riporta al prologo in 1:1-4, dove
l'argomento della lettera di Giovanni ¢ «la vita eterna che era presso il Padre e che ¢ stata
manifestata a noi» (1:2; cfr. «lo sono... la vita» Giovanni 14:6). Cio dimostra che |'affermazione
finale ¢ principalmente un richiamo al suo Figlio Gesit Cristo.

Inoltre, il riferimento alla vita eterna lega insieme il prologo e I'epilogo in questa dichiarazione
culminante. Giovanni ha ora raggiunto I'obiettivo di «annunciare» ai suoi lettori questa «vita
eterna» (1:2). Ha dimostrato loro che «dimorando» in colui che ¢ il Vero (NROG - che significa
anche dimorare nel suo Figlio Gesn Cristo), possono sperimentare la vita eterna, la stessa che,
manifestata nell'amore verso i fratelli cristiani, sgorga dal loro io interiore senza peccato (v. 18). Essa
indica che la loro esistenza e la loro esperienza di vita appartengono a Dio anziché al mondo (v. 19),
e rivela Péntendimento spirituale che il Figlio di Dio ¢ venuto a donare (v. 20a).

5:21. Le eresie combattute da Giovanni minano la natura salvifica di Gesu Cristo e sposano il
compromesso con il mondo. I falsi dottori sono agenti di Satana, che promuovono varie forme di
idolatria (sia letterale che metaforica) che rendono gli uomini ciechi al «vero Dio e alla vita eternax.
Le ultime parole dell'apostolo dovrebbero quindi risuonare negli annali della storia umana:
Figlioli, guardatevi dagli idoli. Amen (NRO06).

38



Seconda lettera di Giovanni

INTRODUZIONE

COME 1 GIOVANNI, ANCHE 2 GIOVANNI aftronta principalmente il tema dei revisionisti, o
anticristi. A prima vista, potrebbe sembrare una lettera personale, ma generalmente ¢ considerata

come indirizzata ad una particolare chiesa cristiana, personificata dalla «signora elettax.

SOMMARIO DI 2 GIOVANNI

L. Saluti (vv 1-3)
IL. Difendere la verita rifiutando lerrore (vv 4-11)

III. Commiato (vv 12-13)

COMMENTARIO
L. Saluti (vv 1-3)

Vv 1-2. Giovanni usa il titolo I"’Anziano per indicare “il vecchio”. La signora eletta ¢ i suoi figli
probabilmente sono un riferimento alla chiesa e ai suoi membri.

L'apostolo dichiara: «che io amo nella verita» (NRO6), a significare che egli li ama perché essi
amano la verita. Inoltre, il suo amore ¢ condiviso da tutti quelli che hanno conosciuto la verita.
Essi hanno creduto alla verita che «Gesu ¢ il Cristo» e quindi sono «nati da Dio» (cfr. 1 Giovanni
5:1).

L'affermazione di Giovanni che la verita (la rivelazione di Dio nel Suo Figlio) [...] dimora in noi
descrive la loro situazione comune.

Altresi, la verita di Dio sara con noi in eterno. Il cristianesimo ¢ sopravvissuto attraverso i secoli:
continua ad essere con noi oggi e sara vero in eterno.

V 3. I benefici della grazia, della misericordia e della pace verranno sia da Dio Padre che da
Gesti. 1l titolo completo, Signore Gesut Cristo, seguito da il Figlio del Padre, ¢ singolare negli
scritti giovannei e serve ad affermare la sua signoria, la sua messianicita e la sua divinita (cfr. vv. 7, 9,
10).

39



Inoltre, afferma Giovanni, questi benefici verranno, in verita e amore. Come per Paolo in Ef
4:15, la verita ha la priorita. Chi pensa che essa possa essere subordinata all'amore reciproco, non

condivide la visione del Nuovo Testamento (cfr. 1 Gv 3:23; 4:21).

I1. Difendere la verita rifiutando lerrore (vv 4-11)

A. Praticare la verita cosi come ¢ stata originariamente trasmessa (vv 4-6)

V 4. L'obiettivo di Giovanni era quello di trasformare i credenti in discepoli che camminano
nella verita, cio¢ secondo il comandamento di Gesu Cristo di amare gli altri cristiani (cfr. vv 5-6;
Mt 22:37-39).

V 5. Giovanni esorta tutta la chiesa (signora) a seguire il comandamento che abbiamo avuto dal
principio: amiamoci gli uni gli altri (NR06).

V 6. Come in 1 Giovanni 5:2-3, I'amore per il proprio fratello puo essere definito come
obbedienza ai comandamenti di Dio. Quindi, quando camminiamo secondo i suoi
comandamenti, ci amiamo gli uni gli altri.

Il comandamento principale (cfr. 1 Giovanni 3:22-23) ¢ quello di amare Dio. Se amiamo lui,

automaticamente ameremo i fratelli (1 Giovanni 2:4-11; 3:11-15; 4:7-11, 20).

B. Proteggere il proprio operato confutando gli errori (v 7-11)

V 7. 1 falsi dottori o seduttori, senza dubbio gli stessi citati in 1 Giovanni, sono legati
all'Anticristo. Essi negavano che Gesu fosse il Cristo, il che li classificava come anticristi (cfr. 1
Giovanni 2:22).

V 8. Le parole badate a voi stessi (NROG - Blepete heautois) potrebbero essere tradotte con «fate
attenzione». L'intrusione di falsi dottori nella chiesa pud danneggiare seriamente l'opera che Dio
sta compiendo in essa, con la conseguenza di ricevere una minor ricompensa. Nella frase affinché
non perdiate quello per cui abbiamo lavorato, ma riceviate piena ricompensa troviamo il
noi. Giovanni si era prodigato per il Signore proprio nella chiesa e nella zona in cui si trovavano i
destinatari di questa epistola. Cio che era a rischio, a causa della minaccia della falsa dottrina, non
era semplicemente la Joro opera per Dio, ma anche quella dell apostolo.

Permettendo alla falsa dottrina di introdursi in una chiesa, essa ha la capacita di fermarne la crescita
o addirittura di distruggerla.

La preoccupazione di Giovanni per la perdita della piena ricompensa, mostra come questa, ¢ non
la perdita della salvezza, fosse la conseguenza di non riuscire a preservare la verita.

V 9. Se la chiesa a cui Giovanni si rivolge 7o ¢ vigile come egli ha appena raccomandato, o se uno
(o pitr) dei suoi membri cede alla nuova teologia, significa che tale persona va oltre (parabaino,
«trasgredisce») e non dimora (meno, «rimanere») nella dottrina di Cristo. Si allontana dalla
verita invece di rimanerci.

Chi non rimane nella vera dottrina circa Gest Cristo, non ha Dio con sé nella sua nuova visione
del mondo e/o nella sua nuova vita. E distante da Dio, mentre chi dimora nella dottrina di Cristo &

essenzialmente in comunicazione con lui.

40



V 10. Se i lettori vogliono “dimorare” nella verita circa Gesu Cristo, devono oltremodo diffidare
di qualsiasi insegnante itinerante che viene [a loro] e non reca (cio¢ “insegna”) questa dottrina.
Non devono oftrirgli alcuna ospitalitd né incoraggiamento.

In greco, il pronome voi ¢ plurale, indicando che ci si rivolge alla congregazione. Nessuno doveva
offrire alcun tipo di assistenza ai falsi dottori. Lespressione non ricevetelo in casa sta a significare,
quanto meno, rifiutargli cibo o alloggio. Coloro che hanno invitato i rappresentanti delle sette a
parlare hanno spesso dimostrato saggezza, non permettendo loro di “entrare dalla porta”. Farli
entrare ¢ spesso piti facile che farli uscire! Giovanni raccomanda poi ai membri della chiesa: «non
salutatelo». Il motivo ¢ spiegato nel versetto successivo.

V 11. Questo ammonimento potrebbe sembrare severo. Perché un semplice «salve» dovrebbe
significare partecipare alle opere malvagie del falso dottore? Il termine greco per saluta (chairein)
significa “rallegrarsi”. Si potrebbe paragonare a “buona fortuna” o “buona giornata”. Un credente
non dovrebbe augurare “buona giornata” se sa che una persona ¢ nemica della verita. Dirlo ad un
portatore di un falso messaggio signiﬁcava partecipare, anche se in minima parte, alle sue opere

malvagie. In un'epoca tollerante, i credenti devono imparare la vera misura della santa intolleranza!

III. Commiato (vv 12-13)

V 12. Gli ultimi due versetti di 2 Giovanni sono un “addio” personale dell'autore, che chiaramente
conosceva i destinatari. Avrebbe potuto scrivere loro molte cose, ma ha deciso di riservarle per una
visita futura. Questo indirettamente la dice lunga sull'importanza delle questioni trattate in questa
lettera, poiché ha scelto di non aspettare una visita prima di comunicarle. Erano abbastanza
importanti da essere messe per iscritto immediatamente.

V 13. Se 2 Giovanni fosse una lettera personale indirizzata ad una donna in particolare, ci si
potrebbe chiedere perché solo i figli di sua sorella le inviano i loro saluti. (Il termine usato qui per
salutano ¢ quello tradizionale, diverso da quello usato nei versetti 10-11). Naturalmente, ci sono
possibili risposte a questa domanda: la sorella era assente; la sorella non era cristiana; ecc. Ma cio
non sembra del tutto naturale, soprattutto perché né la sorella eletta né la «signora eletta» (v. 1)
vengono menzionate per nome. Questo contrasta con 3 Giovanni, dove tre nomi propri
compaiono nel breve spazio dellepistola, mentre in 2 Giovanni né le «signore» né nessuno dei loro
«figli» ricevono nomi. D'altra parte, se la “signora eletta e i suoi figli” del v. 1 sono la chiesa e i suoi
membri, allora i figli della tua sorella eletta sono semplicemente i membri della chiesa in cui si
trova Giovanni quando scrive questa lettera. Il messaggero conosceva l'identita di quella chiesa, cost

che i lettori potessero riconoscere che Giovanni stava inviando i saluti di una chiesa sorella.

41



Terza lettera di Giovanni

INTRODUZIONE

3 GIOVANNI E una lettera personale. In essa non vi ¢ alcun accenno a problemi dottrinali e
Diotrefe sembra non essere altro che il primo despota ecclesiastico noto nella storia cristiana. Ma
questa epistola ¢ tanto piti importante per la sua unicita nell'affrontare un problema che si ¢

ripetuto numerose volte nella storia cristiana.

SOMMARIO DI 3 GIOVANNI

L. Saluti (vv 1-3)
I1. Difendere la verita supportandone i rappresentanti (vv. 2-12)

III. Commiato (vv 12-13)
COMMENTARIO
L. Saluti (v 1)

V 1. Come in 2 Giovanni, I'apostolo scrive sotto il titolo de PAnziano. Il destinatario ¢ un uomo
di nome Gaio, verso il quale Giovanni dichiara amore cristiano. L'apostolo lo ama nella verita
(NRO0G), ovvero sia “sinceramente” che in accordo con la verita cristiana (cfr. 2 Giovanni 1).

Nel Nuovo Testamento sono presenti diversi uomini che portano il nome di Gazo, ma nulla

identifica quello della terza lettera di Giovanni con uno diloro.
II. Difendere la verita supportandone i rappresentanti (vv. 2-12)

La lettera esorta Gaio a fare cio che Diotrefe non era disposto a fare, ovvero difendere la verita

supportando il suo rappresentante Demetrio.
A. Encomio alla condotta sincera di Gaio (vv. 2-4)

V 2. 1l termine prosperi (exodousthai) equivale all'espressione italiana “trovarsi bene” e non si
riferisce necessariamente alla prosperita materiale. L'apostolo desidera che le cose vadano bene

per Gaio e che egli goda di buona salute. Considerando che I'anima di Gaio “si trova bene”

42



(prospera), esprime la speranza che il benessere temporale di costui possa corrispondere al suo

benessere spirituale.

V 3. Giovanni ora afferma di aver ricevuto notizia da alcuni fratelli cristiani, secondo i quali Gaio
si comporta in modo coerente con la verita, ovvero lessenza della rivelazione cristiana resa
attraverso il Figlio di Dio.

V 4. Lapostolo ¢ lieto delle notizie sulla fedeltd di Gaio alla verita. Camminano nella verita

signiﬁca appunto questo.

B. Incoraggiamento al sostegno di Gaio nei confronti di chi proclama la verita (vv. 5-10)

Vv 5-6. I fratelli a cui si fa riferimento sono missionari cristiani (evangelisti itineranti). Gaio viene
incoraggiato a continuare ad assisterli come evidentemente ha fatto in passato.

L'espressione per i fratelli e per i forestieri non significa cristiani e non, poiché I'affermazione
hanno reso testimonianza [...] davanti alla chiesa sembra riferirsi a entrambe le categorie. A
volte, tuttavia, il termine fratello o fratelli sembra riferirsi a specifiche persone note ai cristiani cui ci
si sta rivolgendo (cfr. 1 Co 16:12; 2 Co 9:3, S; 12:18). I fratelli possono indicare evangelisti
itineranti che sia Giovanni che Gaio conoscevano, mentre 7 forestieri sarebbero evangelisti
provenienti da altri luoghi che Gaio non conosceva.

Gaio era un uomo generoso nell’aiutare coloro che viaggiavano al servizio del Vangelo. Questo
rappresentava un atto di fedeltd al Signore e alla sua veritd. Le parole tu agisci fedelmente
potrebbero essere tradotte con «tu fai una cosa fedele». Il punto di Giovanni ¢ che tutto cio che
Gaio fa (ergasei, “fare, compiere”) per questi servitori di Cristo costituisce un atto di fedelta a Dio.

V 7. Questi uomini hanno intrapreso la loro missione senza cercare alcun aiuto ai gentili non
salvati. Come indicato dalle parole senza prendere nulla, questi predicatori del Nuovo
Testamento apparentemente rifiutarono di ricevere tale aiuto.

Le parole per amore del suo nome potrebbero essere tradotte “per amore del Nome” (non esiste
una parola per “su0” in greco e forse ¢ preferibile un riferimento al nome del Signore, cio¢ 2/ Nome
per eccellenza). Di conseguenza, cercare aiuto materiale da chi non era salvato sarebbe stato indegno
del Nome.

V 8. 1l termine accogliere (apolambanein) significa “ricevere” (ad esempio, ricevere un ospite
nella propria casa [cfr. Luca 15:27]). Quando i cristiani offrivano ospitalita a tali servitori del
Signore, diventavano collaboratori (synergoz, “colleghi”) nella causa della (o con la) verita da loro
proclamata. In altre parole, diventavano partner della parola predicata!

V 9. Gaio potrebbe essersi chiesto perché questa richiesta fosse stata rivolta a lui invece che alla
chiesa a cui apparteneva. La considerazione di Giovanni qui implica che il suo intervento era un po'
insolito e quindi desidera dare spiegazioni a Gaio.

Lapostolo dichiara di aver scritto alla chiesa. Esiste la possibilita che la seconda lettera di
Giovanni sia la stessa a cui si fa riferimento qui ma si tratta, appunto, solo di un’ipotesi.

Il problema nella chiesa di Gaio era la presenza di un leader preminente di nome Diotrefe, che

ama avere il primato fra di loro. Questa accusa non implica che Diotrefe sposasse qualche errore

43



dottrinale né che non fosse cristiano. Piuttosto, egli ¢ colpevole di aver usurpato una posizione nella
chiesa che appartiene solo a Gestw.

La particella «ci» probabilmente si riferisce a coloro che facevano parte della cerchia ristretta degli
apostoli di Giovanni (cfr. i commenti su 1 Giovanni 2:19). Per questo motivo, I'apostolo si aspetta
che anche Demetrio (v. 12) non venga accolto da Diotrefe. Ed ecco perché egli scrive a Gaio, anziché
alla chiesa, per chiedere ospitalita.

V 10. Giovanni rassicura Gaio: se verro ricordero le opere compiute da Diotrefe. Sembra
fiducioso di poter rimettere quest'uomo al suo posto se dovesse recarsi di persona nella sua chiesa.

Con l'espressione le opere, I'apostolo si riferisce senza dubbio al rifiuto di Diotrefe di riconoscere
qualsiasi emissario inviato dagli apostoli, per di piti sparlando contro di noi (gli apostoli) con
parole maligne (NROG6). Il verbo “sparlare” (phlyares) ricorre solo qui nel Nuovo Testamento
(anche se ¢ correlato a phlyareo che ricorre in 1 Ti 5:13 nel senso di ‘pettegolezzi’ o “chiacchiere”):
significa parlare in modo sciocco o insensato.

Mentre Diotrefe avrebbe dovuto vergognarsi profondamente delle parole con cui aveva sminuito
gli apostoli, in realtd a questo (lett. “queste cose”, cioe alle parole pronunciate), si aggiungeva
l'ulteriore peccato di rifiutare egli stesso i predicatori itineranti e di impedire anche ad altri (coloro

che [..] vorrebbero [..]) di riceverli.

C. Esortazione a continuare a sostenere Demetrio (vv 11-12)

V 11. Gaio non deve imitare il male. Se lo facesse, si potrebbe dire di lui che non ha visto Dio!
Al contrario, se facesse la cosa giusta, si potrebbe dire che ¢ da Dio.

Essere da Dio significa che la fonte dell'agire di una persona ¢ Dio (cfr. 1 Giovanni 3:10b). Il
peccato, invece, ¢ sempre frutto dell'ignoranza spirituale e delle tenebre. II peccatore agisce
peccaminosamente perché ha perso di vista Dio (cfr. 1 Giovanni 3:6).

Il participio presente articolato greco ¢ usato nelle frasi chi fa il bene (bo agathopoion) e chi fa il
male (ho kakopoion), ma queste espressioni implicano solo che I'azione ¢ compiuta. Tali participi
possono esprimere azioni che si verificano una sola volta (ad esempio, Giovanni 6:33, ho
katabainon, «quello che scende») o azioni che non si verificano piu (ad esempio, Giovanni 9:8, ho
kathémenos kai prosaiton, «colui che stava seduto e chiedeva lelemosina»). Le affermazioni
rimangono vere sia che il bene o il male siano compiuti una o molte volte.

A Gaio viene quindi detto che se fz 7/ bene accogliendo Demetrio (v. 12), sara da Dio, ovvero, Dio
stesso sara la matrice del suo comportamento. In alternativa, se 7mita Diotrefe e fa il male, avra
agito per cecita spirituale, senza avere alcuna familiarita con Dio.

V 12. Demetrio aveva ricevuto testimonianza da tutti coloro che lo conoscevano. Ma inoltre,
egli aveva ricevuto «testimonianza» dalla verita stessa (cio¢, egli proclamava /a verita). Cosi
facendo, dimostrava la sua “ortodossia” e cio lo rendeva degno di ricevere aiuto nei suoi viaggi da
altri cristiani (cfr. 2 Giovanni 10). Quindi /z verita gli rendeva testimonianza mentre egli la

proclamava.

44



Demetrio aveva a disposizione anche una terza “testimonianza”: le parole di Giovanni. E anche noi
gli rendiamo testimonianza si riferisce ovviamente agli apostoli, la cui “testimonianza” Diotrefe
non era disposto ad accettare. Giovanni ¢ sicuro che Gaio, a differenza di Diotrefe, l'accettera,

aggiungendo: e tu sai che la nostra testimonianza ¢ verace.

III. Commiato (vv 13-14)

Vv 13-14. L'apostolo ha molto da dire a Gaio, ma preferisce farlo di persona. In precedenza aveva
usato le parole «se verro» (v. 10), e ora esprime la speranza di poterlo fare presto. Senza dubbio,
Demetrio stava giungendo nella zona di Gaio prima di Giovanni, e quindi questa lettera di

raccomandazione era necessaria affinché Gaio accettasse di ospitarlo.

45



