
 
 

Lettere di Giovanni: un breve commentario è la traduzione in 
italiano dei corrispettivi estratti da  

The Grace New Testament Commentary. 
  

Copyright © 2010, 2025 Grace Evangelical Society 

Hodges, Zane C., 1932-2008 

Traduzione a cura di Valentina Russo 

Correzione ed editing a cura di Daniela Russo 

Tutti i diritti sono riservati. Nessuna parte di questo libro può essere riprodotta, in 
qualsiasi forma, senza previo consenso dell’editore, ad eccezione di quanto previsto 

dalla legge sul copyright degli Stati Uniti. 

Se non diversamente indicato, le citazioni della Scrittura sono nella versione La Nuova 
Diodati, Revisione (1991), edizione La Buona Novella - Brindisi 

Tutte le richieste di informazione devono essere rivolte alla: 

Grace Evangelical Society 
P.O. Box 1308, Denton, TX 76202 

ges@faithalone.org, www.faithalone.org​
​

Stampato negli U.S.A. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 



 

 

Prima lettera di Giovanni 

 

 

INTRODUZIONE  

LA TRADIZIONE ANTICA ATTRIBUISCE QUESTE epistole a Giovanni, figlio di Zebedeo, 
uno dei dodici apostoli. Ogni tentativo per eludere le conseguenze derivanti dall’attribuzione di 
1:1-4 ad un testimone oculare risulta vano. La dichiarazione in 4:6 («Noi siamo da Dio; chi 
conosce Dio ci ascolta; chi non è da Dio non ci ascolta; da questo riconosciamo lo Spirito della 
verità e lo spirito dell'errore») sarebbe a dir poco presuntuosa se non fosse stata scritta da un 
apostolo.  
In 2 e 3 Giovanni, l'autore si presenta come “l'Anziano”. Questo titolo, forse, è semplicemente il 
modo umile dell'autore per dire “il vecchio”; o, probabilmente, “gli anziani” era già diventato un 
titolo per gli apostoli. Se così fosse, il termine in 2 e 3 Giovanni potrebbe essere una rivendicazione 
dell'autorità apostolica.  
Gli sforzi compiuti dai critici per attribuire il quarto vangelo e queste epistole ad autori non 
apostolici non sorprendono, data la loro consueta tendenza a sfavorire i resoconti dei testimoni 
oculari. Ma il tentativo di differenziare la paternità del vangelo da quella delle lettere, e talvolta 
anche quella di 1 Giovanni da 2 e 3 Giovanni, è una sorprendente dimostrazione di miopia. È 
difficile trovare quattro libri nella letteratura greca che presentino uno stile più simile a quello del 
vangelo e delle epistole. Persino il lettore italiano può rendersene conto.  
L'opinione secolare e quasi unanime secondo la quale l'apostolo Giovanni abbia scritto queste tre 
lettere deve avere il suo pieno peso: la paternità giovannea è ben supportata e non può essere 
confutata.  
Non ci sono chiare indicazioni interne sulla data di stesura delle epistole giovannee. Il contenuto 
delle stesse sembra spesso presupporre la conoscenza di quanto scritto nel vangelo di Giovanni.  
La data di quest’ultimo è molto probabilmente antecedente al 70 d.C., poiché in esso non viene 
menzionata la distruzione del tempio. La dichiarazione in Giovanni 5:2 che «Or a Gerusalemme, 
vicino alla porta delle pecore, c'è una piscina» sostiene che la città ancora si ergeva quando il 
vangelo fu scritto. Secondo Eusebio ed Ireneo, Giovanni scrisse il suo vangelo da Efeso. Molti 

2 



ritengono che egli abbia iniziato il suo ministero lì, alla fine degli anni '40 o all'inizio degli anni '50. 
La data più probabile per la composizione del vangelo di Giovanni ad Efeso (secondo Ireneo) 
sarebbe tra il 48 e il 52 d.C. Nessuno sa quanto tempo sia trascorso tra la sua redazione e la stesura 
delle epistole, che spesso sembrano presupporre gli insegnamenti evangelici, ma potrebbero essere 
stati diversi anni.  
Il libro dell'Apocalisse è stato l'ultimo scritto di Giovanni. Sebbene molti ritengano che sia stato 
redatto in epoca tardiva, ci sono buoni motivi per credere che sia stato composto prima della 
distruzione del tempio nel 70 d.C. (si veda l’introduzione all'Apocalisse).  
Pertanto, le lettere possono essere datate approssimativamente tra il 48 e il 70, ma alla luce 
dell’introduzione di false dottrine nella chiesa e del riferimento di Giovanni a ciò che avevano 
«udito dal principio» (cfr. 1 Giovanni 2:7, 24; 3:11; 2 Giovanni 6), sembra preferibile una data 
compresa tra il 64 e il 65.  
Quando l’autore scrisse 1 Giovanni, potrebbe essere tornato a Gerusalemme con un certo numero 
di altri apostoli (cfr. commenti su 2:19). Egli conosceva già bene almeno una delle chiese a cui si 
rivolgeva (si vedano commenti su 2 Giovanni). La sua preoccupazione paterna nei loro confronti, 
sottolineata dall’uso ripetuto dell’appellativo “figlioletti”, suggerisce anche che sentiva una 
responsabilità pastorale verso questi credenti. 
In 1 Giovanni l'apostolo scrive spinto dalla preoccupazione che alcuni falsi dottori possano trovare 
ascolto nella chiesa (o nelle chiese) a cui si rivolge. Poiché negano che Gesù sia il Cristo venuto nella 
carne (1 Giovanni 2:22; 4:3), la loro dottrina colpisce al cuore dell'esperienza cristiana. I lettori, essi 
stessi cristiani (2:12-14, 21; 5:13), non corrono il pericolo di perdere la vita eterna – che non può 
essere persa – ma rischiano di vedere seriamente compromessa la loro comunione con Dio.  
Lo scopo di 1 Giovanni è la comunione (1:3), ma l’apostolo scrisse anche per sostenerla e 
promuoverla di fronte agli errori teologici. Tali errori sembrano concentrarsi sul rifiuto che Gesù sia 
il Cristo venuto nella carne. Le dichiarazioni in 1 Giovanni 5:6-8 suggeriscono l’erronea possibilità 
che l'uomo Gesù e il Cristo divino fossero due esseri distinti, e che il Cristo fosse disceso su Gesù al 
momento del suo battesimo, lasciandolo prima della sua morte. Si potrebbe quindi dire che il 
Cristo divino sia venuto «per mezzo dell'acqua», ma non per mezzo del «sangue» (si veda la 
discussione su 5:6).  
Se così fosse, i falsi dottori potevano implicitamente considerare inappropriati, o privi di significato, 
per un essere divino almeno alcuni aspetti dell'esperienza fisica: per esempio, l’idea che qualsiasi 
contatto fisico reale con un tale essere fosse impossibile e che ci si potesse approcciare solo all'uomo 
Gesù. Tale affermazione, seppur fosse stata fatta, viene negata in 1:2, dove si dice che gli apostoli 
hanno avuto un contatto fisico con «la vita eterna che era presso il Padre e che è stata manifestata a 
noi» (corsivo aggiunto).  
I falsi dottori potrebbero anche aver dichiarato che la persona spirituale non commetteva 
effettivamente peccato quando era coinvolta in atti immorali, poiché era fondamentalmente al di 
sopra, o separata, da ogni esperienza fisica. L’evidente preoccupazione di Giovanni affinché i 

3 



comandamenti del Signore siano presi sul serio sarebbe quindi rilevante per qualsiasi insegnamento 
di questo genere (2:3, 4, 7; 3:23; 4:21; 5:2-3).  
Particolarmente significativo è il comandamento finale dell’epistola: «Figlioletti, guardatevi dagli 
idoli» (5:21). Come rivelano le lettere alle sette chiese in Apocalisse, il problema dei cristiani che 
scendevano a compromessi con la pratica idolatrica pagana era decisamente vivo (Ap 2:14, 20). La 
situazione culturale rendeva tale compromesso particolarmente allettante. Gli artigiani, ad esempio, 
potevano appartenere a una particolare gilda che aveva come patrono una specifica divinità pagana. 
Le riunioni della corporazione potevano tenersi nel tempio dell'idolo e tali feste spesso offrivano 
l'opportunità di compiere atti immorali con le prostitute del tempio. Un cristiano che si rifiutava di 
partecipare a tali riunioni poteva temere di essere espulso dalla sua gilda e di perdere i suoi mezzi di 
sussistenza.  
Alcuni indizi in 1 Giovanni suggeriscono che l'apostolo stia combattendo una visione di Dio 
secondo la quale, nella natura divina, era ammessa la presenza sia della luce che delle tenebre. Ad 
esempio, quando Giovanni scrive: «Dio è luce e in lui non vi è tenebra alcuna» (1:5), l'affermazione 
greca «non vi è tenebra» è enfatica, come suggerisce giustamente la parola italiana «alcuna». 
Ancora, in 2:29, dove Giovanni scrive: «Se voi sapete che egli è giusto», egli usa una forma greca 
condizionale che non dà per scontata tale consapevolezza.  
I falsi dottori potrebbero aver insegnato che, in definitiva, sia il bene che il male, la luce e le tenebre 
hanno avuto origine da Dio stesso. In effetti, questa idea sembra essere alla base della discussione 
sulla natura senza peccato della persona rigenerata, che si trova in 3:6-9.  
Giovanni sottolinea anche l'idea della “verità originale” e usa ripetutamente la frase “dal principio” 
in relazione a ciò che i cristiani credevano o era stato loro insegnato (si veda 1:1; 2:7, 24; 3:11). I falsi 
dottori non negavano il Cristianesimo nella sua totalità, ma reinterpretavano la storia e la dottrina 
cristiane. Per questo motivo essi possono essere considerati come “i revisionisti”, coloro che hanno 
introdotto una nuova versione del Cristianesimo.  
Non vengono definiti gnostici perché in 1 Giovanni non c'è traccia dei più recenti miti gnostici 
(con la possibile eccezione del riferimento a Caino in 3:12). È ipotizzabile che essi potessero essere 
definiti proto-gnostici, ma il termine “revisionisti” sembra più appropriato. Tuttavia, 
probabilmente riprendevano alcuni dei concetti che furono formativi nel tardo pensiero gnostico.  
In un certo periodo, i falsi dottori furono evidentemente collegati al circolo apostolico. Questa è di 
gran lunga l'interpretazione più ovvia di 2:19, dove ha inizio una sequenza “essi-noi-voi” (si vedano 
commenti su 2:20). Naturalmente, desiderando che i gentili nella chiesa ascoltassero le loro 
dottrine, essi avrebbero rivendicato legami con la chiesa madre di Gerusalemme. A quanto pare, 
infatti, i legalisti, giunti ad Antiochia dalla Giudea (Atti 15:1), fecero tali dichiarazioni, che gli 
apostoli e gli anziani di Gerusalemme si sentirono in dovere di negare (v. 24). Da 1 Giovanni 2:19 si 
possono dedurre affermazioni simili da parte dei revisionisti, che Giovanni nega.  

 

4 



 

SOMMARIO DI 1 GIOVANNI  

I. Prologo: invito alla comunione fraterna (1:1-4)  

II. Preambolo: vivere in comunione con Dio (1:5–2:11)  

III. Obiettivo: resistere agli anticristi (2:12-27)  

IV. Corpus: la vita che si traduce in fiducia dinanzi al Tribunale di Cristo (2:28–4:19)  

V. Conclusione: imparare a vivere nell’obbedienza (4:20– 5:17)  

VI. Epilogo: certezze cristiane (5:18-21)  

COMMENTARIO  

I. Prologo: invito alla comunione fraterna (1:1-4)  

La prima lettera di Giovanni inizia con un resoconto di prima mano di ciò che l'autore e i suoi 
compagni apostoli hanno visto in Gesù Cristo. Giovanni fa riferimento a quanto visto e udito per 
confutare un gruppo di sedicenti dottori che potrebbero essere definiti revisionisti. Il loro 
messaggio non si accorda con le verità originariamente trasmesse agli apostoli; se i lettori adottassero 
una qualsiasi delle loro false dottrine, la loro comunione con la cerchia apostolica e con Dio 
andrebbe distrutta (v. 3).  

1:1. La forma impersonale quel che era dal principio1 è intenzionale. Il tema qui non è la 
persona di Cristo, quanto piuttosto “la vita eterna che era presso il Padre e che è stata manifestata a 
noi” (v. 2). Sebbene Gesù sia «il vero Dio e la vita eterna» (5:20), l'apostolo desidera sottolineare la 
realtà della vita eterna stessa: i suoi lettori sono accomunati da questa vita (si vedano commenti su 
5:13).  

Giovanni e i suoi compagni apostolici (si noti la parola noi) abbiamo udito... abbiamo visto... 
abbiamo contemplato e le nostre mani hanno toccato questa vita.  

Dei quattro verbi nel v. 1 («udito... visto... contemplato... toccato»), i primi due, ripetuti nel v. 3, 
sono al tempo perfetto greco, mentre gli ultimi due, non ripetuti nel v. 3, sono al tempo aoristo. I 
verbi al tempo perfetto implicano l'esperienza condivisa, in corso, degli apostoli, mentre i due verbi 
al tempo aoristo no.  

Il loro messaggio riguardava la Parola della vita, o “il messaggio sulla vita”. Ma siccome Gesù 
Cristo è quella vita (5:20), si può anche intendere come “il messaggio sulla Vita”. Giovanni scrive di 
ciò che insieme agli altri apostoli ha visto in Gesù Cristo, che è la vita (5:11-12).  

1:2. Giovanni dice di sé e degli apostoli: abbiamo visto questa vita manifestata, ne rendiamo 
testimonianza e ve la annunziamo (ai lettori). La rivelazione di questa vita fu fatta solo agli stessi 
apostoli (a noi), così che fossero preparati a condividere la loro conoscenza di questa vita 
manifestata.  

1 Le parole in grassetto sono citazioni riprese dalla Bibbia. 

5 



1:3. Ciò che gli apostoli avevano visto e udito non può essere pienamente condiviso in questa 
vita. I credenti devono aspettare di trovarsi alla presenza del Signore per poterlo “contemplare” o 
“toccare”. 

Giovanni ora dichiara lo scopo della lettera, ovvero la comunione (koinōnia: esperienze condivise, 
imprese, beni, ecc.).  

Ma non si tratta di una fratellanza normale. È una comunione con i testimoni apostolici. Inoltre, 
Giovanni invita i lettori a prendere parte alla comunione degli apostoli stessi... con il Padre e con 
Suo Figlio Gesù Cristo. Se si ha comunione con la cerchia di Giovanni, si ha anche comunione con 
Dio e con Gesù Cristo.  

1:4. Giovanni e gli altri apostoli sono lieti quando quelli condotti a Cristo, o educati nella fede, 
sono fedeli. Se la presente lettera riesce a incoraggiare i lettori affinché «dimori in voi ciò che avete 
udito dal principio» (2:24), la gioia di questi ultimi sarà completa.  

La vera gioia si ottiene conoscendo Cristo e Dio Padre attraverso gli apostoli. Le chiese di oggi 
devono rispettare l'importanza di accettare la verità divina e rifiutare gli errori dottrinali. 

II. Preambolo: vivere in comunione con Dio (1:5–2:11) 
Poiché i revisionisti rappresentano una minaccia per la comunione costante dei lettori con Dio, è 

importante affermare i principi fondamentali di tale comunione.  

A.​ Rimanere sulla via: camminare nella luce di Dio (1:5–2:2) 
1:5. Il messaggio semplice ma profondo che Dio è luce è fondamentale per ogni relazione tra Dio 

e le sue creature. Essendo libero da ogni difetto etico, la sua luce non è contaminata da alcuna 
impurità morale e in lui non vi è tenebra alcuna. 

Quest'ultima affermazione è così enfatica in greco (“non c’è oscurità in lui - affatto”) che i 
revisionisti potrebbero aver sostenuto che ci fossero le tenebre nella Divinità. Nell'atmosfera 
religiosa del I secolo, i concetti pagani sugli dèi potrebbero aver influenzato alcuni a fornire una 
rivelazione anti-biblica di Dio. Gli eretici potrebbero aver pensato che Dio avesse una natura fatta 
sia di luce che di tenebra. Se i revisionisti avessero avuto una tale visione di Dio, avrebbero potuto 
sostenere che le differenze morali non erano legittime. Era fondamentale per i lettori di questa 
epistola non avere fraintendimenti. Dio è perfettamente santo. 
1:6. Il termine noi include sia gli apostoli che il loro pubblico cristiano. Il credente che vive nel 
peccato ha perso il contatto con un Dio totalmente santo e se, ciò nonostante, afferma di essere in 
comunione con lui, vuol dire che sta mentendo: i credenti che peccano sono fuori dalla comunione 
con Dio.  
L'espressione mettiamo in pratica la verità (lett. “fare la verità”) significa “agire in linea con la 
verità”. Affermare di avere comunione con Dio mentre si cammina nelle tenebre significa 
comportarsi in modo contrario alla verità circa la santità di Dio. 
1:7. Invece di camminare nelle tenebre, se camminiamo nella luce, viviamo alla presenza di Dio, 
esposti a ciò che egli ha rivelato di sé stesso, mentre se «camminiamo nelle tenebre» (v. 6) ci 

6 



nascondiamo da Dio e non riconosciamo ciò che si sa di lui. Il credente che desidera avere 
comunione con il Signore deve mantenere un atteggiamento di apertura nei suoi confronti e 
predisporsi ad essere onesto alla sua presenza riguardo a tutto ciò che Dio gli mostra. Il risultato di 
camminare nella luce è che abbiamo comunione gli uni con gli altri. Cioè, i credenti hanno 
comunione con Dio ed egli ha comunione con loro. Anche se rimaniamo peccatori, mentre 
camminiamo nella luce il sangue di Gesù Cristo, Suo Figlio, ci purifica da ogni peccato in 
modo che possiamo mantenere la comunione.  
È vero, tutti i cristiani sono già stati purificati (cfr. 1 Co 6:11) e hanno il pieno perdono in Cristo 
(cfr. Ef 1:7). Allo stesso modo, c'è una purificazione continua basata sul sangue di Cristo che 
permette ai figli imperfetti di avere un'esperienza autentica di condivisione con un Padre celeste 
perfettamente santo.  
1:8. Nessuno può mai affermare con ragione di essere senza peccato. Chiunque faccia una 
dichiarazione simile inganna se stesso.  
Le parole la verità non è in noi non intendono che il soggetto in questione non sia salvato. 
L'apostolo continua a usare pronomi in prima persona plurale, noi e ci, proprio come ha fatto dal 
versetto 5 in poi. Se la verità ha il giusto effetto sui credenti, essi non cadranno in questa trappola. 
Se invece vi cadono, la verità non è in noi come forza operante e dominante che modella i loro 
pensieri e i loro comportamenti.  
1:9. Finché i credenti camminano in quella luce, sono in grado di vedere i propri errori e, quando 
ciò accade, li confessiamo. Il termine ravvedimento non è usato né qui né in nessun altro punto 
della lettera. Secondo l'uso che ne fa Giovanni, il pentimento cristiano è opportuno quando si 
persiste nel peccare (si veda Ap 2:5, 16, 21, 22; 3:3, 19). In 1 Giovanni 1:9, l’apostolo parla di coloro 
che scoprono il peccato mentre sono in comunione con Dio, non di quelli che si sono allontanati 
dalla fede. Il pubblico di 1 Giovanni è spiritualmente sicuro e non ha nulla di cui ravvedersi (si veda 
2:12-14, 21). Il loro compito è quello di “dimorare” in Cristo e nella sua verità (si veda 2:24, 28). 
La confessione del peccato permette ai credenti di rimanere in comunione. 1 Giovanni 1:9 non si 
rivolge a chi non è salvato. In nessuna parte della letteratura giovannea confessare i peccati è  una 
condizione per ricevere la vita eterna. La fede è l'unica condizione per avere la salvezza (cfr. 
Giovanni 3:16; 5:24; 6:47; 1 Giovanni 5:1, 12, 13).  
Se i credenti negano ciò che la luce mostra loro, smettono di essere onesti e aperti con Dio e la 
comunione cessa. Ma se confessiamo (homologeō, «concordare, ammettere, riconoscere») i nostri 
peccati, che la luce rivela, possiamo contare su Dio, che è fedele e giusto da perdonarci i peccati: 
la comunione quindi continua. La parola giusto (dikaios) significa “giustificato”. Grazie al sangue 
versato da Cristo (v. 7), non c'è alcun compromesso nella giustizia di Dio quando egli perdona.  
  Poiché non c'è nulla nel greco che corrisponda alla parola “nostri” per usarla una seconda volta, 
LND traduce “perdonarci i peccati” sottintendendo “i peccati che confessiamo”. Ma che dire dei 
peccati di cui i credenti non sono consapevoli? Questi sono impliciti nelle parole purificarci da 
ogni iniquità. Pertanto, ogni volta che un credente confessa, riconoscendo onestamente ciò che sa 

7 



essere sbagliato, qualsiasi altro peccato possa esserci nella sua vita viene totalmente mondato. Nulla 
rimane di impuro. 

1:10. Quando il peccato viene rivelato, i credenti o lo confessano oppure affermano di non aver 
peccato. Scegliendo la seconda opzione, lo facciamo bugiardo negando la testimonianza della sua 
parola e, di fatto, accusando Dio di non essere veritiero.  

Non è corretto qui interpretare l’espressione non aver peccato come una negazione assoluta di aver 
commesso un peccato. Anche quando si è in comunione con Dio, non si è esenti dal bisogno di 
purificarsi (v. 7). Se si nega questa verità, si inganna se stessi (v. 8). Se si confessano i peccati che la 
luce rivela, si ottiene il perdono (v. 9). Ma se si nega ciò che la luce mostra, si fa di Dio un bugiardo, 
per cui non si è in comunione con lui (v. 6), che è Luce (v. 5).  

2:1. L'apostolo introduce ora una precisazione. Le sue parole potrebbero essere erroneamente 
interpretate come un invito a scoraggiare i credenti dal resistere al peccato, ma non è questa la sua 
intenzione. Egli si rivolge con tenerezza ai suoi lettori chiamandoli figlioletti miei. In nessuna 
parte della sua lettera egli mette in dubbio che i suoi lettori siano autentici cristiani (cfr. 2:12-14). 
Non vuole che i suoi figli spirituali fraintendano la sua intenzione nello scrivere loro queste cose 
(cioè 1:5-10), il cui scopo non è né scusare né incoraggiare il peccato. Sono invece scritte affinché 
non pecchiate.  

Sebbene il peccato debba essere fermamente evitato, esso può verificarsi - e si verifica - nella vita dei 
credenti. Quindi Giovanni aggiunge: «E se pure qualcuno ha peccato, abbiamo un avvocato 
presso il Padre: Gesú Cristo il giusto». Come nostro avvocato, Gesù non supplica Dio di 
preservarci la salvezza. Le numerose promesse fatte nel vangelo di Giovanni si oppongono a tale 
idea. Poiché le promesse di Gesù sono vere e il credente è eternamente al sicuro, non c'è bisogno che 
il Figlio supplichi il Padre di non allontanare i credenti che peccano.  

Come loro avvocato, Gesù intercede per i credenti nella preghiera al Padre affinché la loro «fede 
non venga meno» (cfr. Luca 22:31-33). Sebbene «i doni e la vocazione di Dio sono irrevocabili» 
(Ro 11:29 - NR06), la fede che si appropria di tali doni è tuttavia soggetta al fallimento (cfr. 2 Ti 
2:18). Cristo intercede per i credenti affinché ciò non accada. 
2:2. Gesù è anche l’espiazione per i nostri peccati. Egli può intercedere per i credenti davanti a 
Dio perché gli ha personalmente dato soddisfazione per i nostri peccati. Qualunque sia il peccato 
commesso, Cristo lo ha espiato. Infatti, in quanto espiazione per il peccato, questa propiziazione 
copre i peccati di tutta l'umanità (tutto il mondo).  
La tesi secondo la quale, avendo Cristo pagato per tutti i peccati dell’umanità, tutti sarebbero salvati 
è errata. La rimozione del peccato come barriera alla grazia salvifica di Dio non porta 
automaticamente alla rigenerazione e alla vita eterna. Il peccatore rimane morto ed «estraneo alla 
vita di Dio» (Ef 4:18). Durante il giudizio finale dei perduti (Ap 20:11-15), il peccato in quanto tale 
non viene preso in considerazione. Gli uomini vengono invece «giudicati [...] secondo le loro 
opere» (Ap 20:12) per dimostrare a ciascuno che le «opere» non danno loro alcun diritto alla 
salvezza di Dio.  

8 



B. Raggiungere l’obiettivo: conoscere il Dio della luce (2:3-11)  

2:3. Ogni affermazione di aver raggiunto una conoscenza personale di Dio può essere 
immediatamente verificata esaminando l’osservanza dei suoi comandamenti. Il termine lo può 
riferirsi sia a Dio che a Cristo, oppure può essere volutamente vago, poiché per Giovanni essi sono 
uno.  
Questo versetto è spesso interpretato come un modo per verificare la salvezza di una persona. La 
spiegazione spesso fornita è che, sebbene la salvezza avvenga per fede, non è possibile sapere se la 
propria fede sia reale, a meno che non si osservino i suoi comandamenti. Ma questa visione è, sotto 
molti aspetti, in contrasto con la teologia giovannea.  
In primo luogo, una persona è salvata credendo in Cristo per avere la vita eterna (Giovanni 3:16; 
5:24; 6:35; ecc.). In secondo luogo, l'idea che un cristiano possa credere in Cristo senza sapere di 
aver davvero creduto è assurda. Quando Gesù chiede a Marta se crede, nessuno dei due adotta una 
mentalità del tipo “aspetta e vedrai” (Giovanni 11:25-26). La risposta di Marta, accettata da Gesù, è 
una forte affermazione della sua fede (v. 27). Poiché la fede è la certezza che qualcosa sia vero, 
quando crediamo, sappiamo di aver creduto.  
1 Giovanni 2:3 non parla della conoscenza salvifica di Cristo, ma di una conoscenza basata sulla 
comunione. Sebbene sia vero che tutti i credenti conoscono Dio e Cristo in modo basilare, non tutti 
i credenti possono conoscerli per comunione e fratellanza (cfr. l'interazione tra Filippo e Gesù in 
Giovanni 14:7-9). 1 Giovanni 2:3 non si riferisce alla conoscenza salvifica di Dio, ma alla 
conoscenza esperienziale di Dio.  
Proprio come l'affermazione di avere comunione con lui è falsa se un credente «cammina nelle 
tenebre», così anche uno stile di vita di disubbidienza invalida qualsiasi pretesa di avere una 
conoscenza intima di lui. 
  2:4. Ma qualcuno potrebbe vantare tale conoscenza senza l'obbedienza che ne deriva. In tal caso, 
costui è bugiardo, e la verità non è in lui come forza attiva e dominante (si veda commento su 
1:8). Senza l'obbedienza ai comandamenti di Dio, nessuno può affermare in verità di avere una 
conoscenza intima e personale del Padre e del Figlio. 
Qui, come nel versetto 3, le parole «Io l’ho conosciuto» potrebbero essere tradotte con ho 
imparato a conoscerlo. Sulle labbra dei revisionisti tale affermazione implicava probabilmente il 
raggiungimento di una conoscenza di Dio che i lettori non possedevano e alla quale essi si offrivano 
di sopperire.  

2:5. Diversamente dalla falsa affermazione discussa nel versetto 4, l'apostolo ora commenta che 
chi osserva (custodisce) la sua parola conosce in modo speciale l'amore di Dio. L'amore per 
Cristo e l'obbedienza alla sua parola non sono in alcun modo una prova della fede salvifica, 
nonostante molti continuino a sostenerlo. Sono invece la testimonianza di un sincero e sentito 
discepolato verso Gesù. 

L'amore di Dio è perfetto nei cristiani obbedienti. Il termine greco tradotto con è perfetto 
(teteleiotai) suggerisce l’idea di “portare a compimento”, “portare al suo obiettivo” o “portare alla 

9 



pienezza”. L'amore di Dio per il credente al momento della salvezza è meraviglioso (si veda 3:1), ma 
il suo scopo non è raggiunto finché il credente non ricambia quell'amore con l'obbedienza, con il 
risultato di conoscere l'amore profondamente personale del Padre e del Figlio che «dimoreranno 
presso di lui» (Giovanni 14:23).  

L'espressione in lui (en autō) non equivale al concetto paolino di «essere in Cristo» (en Christō). 
Alla luce dell'insegnamento di Cristo in Giovanni 13-17 (in particolare 15:1-8), le parole in lui si 
riferiscono al rapporto del discepolo “che dimora” nel maestro.  

2:6. L'affermazione che qualcuno dimora in Cristo può essere comprovata solo da uno stile di 
vita cristiano. Il termine greco menō (“rimanere”, “dimorare”, ‘vivere’) – che compare per la prima 
volta in 1 Giovanni – descrive la vita del discepolo (cfr. Giovanni 15:4-7). Le parole di 1 Giovanni 
2:5 sull'essere “in lui” equivalgono all'idea di “dimorare” in lui. I versetti successivi spiegano come 
farlo.  

2:7. Il comandamento vecchio è quello che, come credenti, avevate dal principio della vostra 
esperienza cristiana. Il comandamento vecchio è quello pronunciato anni prima da Gesù in Giovanni 
13:34: «Io vi do un nuovo comandamento: che vi amiate gli uni gli altri. Come io vi ho amati, 
anche voi amatevi gli uni gli altri». 

Questo memorabile  “nuovo” comandamento era ormai vecchio per i lettori di Giovanni perché lo 
avevano ricevuto dal principio, cioè agli inizi della loro vita cristiana. Questo è l'unico significato 
congruo dell'espressione dal principio. C'è un legame implicito tra 1:1 e 2:7, poiché in questa lettera 
Giovanni si occupa della verità originale del Cristianesimo, in contrasto con la pretestuosa “nuova 
verità” evidentemente insegnata dai revisionisti. Forse questi ultimi reinterpretarono il significato 
del comandamento di amarsi gli uni gli altri. Giovanni non l'avrebbe permesso. Il comandamento 
vecchio aveva ancora lo stesso tenore di prima.  

2:8. Da un altro punto di vista (E tuttavia), il comandamento “vecchio” di cui Giovanni parla 
nel versetto 7 può essere definito un comandamento nuovo. Questo perché appartiene alla nuova 
era che stava sorgendo. 

Il termine stanno passando (paragō) ricorre in 1 Giovanni solo qui e nel versetto 17 (cfr. 1 Co 
7:31). Poiché il mondo è moralmente in contrasto con Dio Padre (1 Gv 2:15-17), le tenebre ne 
descrivono la condizione etica. Pertanto, l'apostolo afferma che la “vecchia” situazione morale del 
mondo è temporanea. La “nuova” realtà che la sostituirà, la vera luce, già risplende. È stata 
pienamente rivelata nell'amore di Cristo per il mondo (Giovanni 3:16) e si sta manifestando 
nell'amore dei cristiani gli uni per gli altri. Verrà un giorno in cui questo amore risplenderà libero  
in tutto il suo  fulgore (2 Pietro 3:13).  
2:9. Sostenere che questo versetto possa riferirsi solo a chi si “professa” credente è privo di 
fondamento. Se Giovanni avesse avuto in mente un cristiano che si professa tale ma non è salvato, il 
quale odia un vero cristiano, non avrebbe scritto: chi dice di essere nella luce e odia il proprio 
fratello, perché la parola proprio sarebbe stata fuorviante. Avrebbe piuttosto scritto: «Chi odia un 
fratello» (cioè, qualcuno che odia un cristiano).  

10 



In questo contesto, l'argomento è il comandamento del Signore «amatevi gli uni gli altri» (cfr. 
Giovanni 13:34). Giovanni ha in mente l'amore reciproco tra cristiani (cfr. in particolare 4:20-5:1). 
Il termine fratello deve quindi essere inteso in senso cristiano. 
L'apostolo ammette tristemente che alcuni credenti provano sentimenti di ostilità e animosità gli 
uni verso gli altri. La condizione morale di un tale cristiano è riprovevole. Una persona simile che 
afferma di camminare nella luce in comunione con Dio viene smentita dall’odio verso i suoi fratelli. 
Egli è ancora nelle tenebre. 
2:10. Al contrario, chi ama il proprio fratello non solo è nella luce, ma vi dimora anche. 
Amando Dio e gli altri come Cristo ha amato, cammina «come camminò lui» (v. 6).  
Chi vive in questo modo è anche colui in cui non vi è niente che lo faccia cadere (skandalon, 
“una trappola o un tranello” che cattura una persona nel peccato). In chi ama il proprio fratello non 
c'è un’insidia del genere.  
Questo non significa essere senza peccato (si veda 1:8), ma piuttosto che, camminando come Cristo 
camminò, nulla crea una condizione spirituale che possa intrappolarlo nel peccato.  
2:11. Un cristiano che odia un altro credente ha perso il contatto con “la vera luce” (v. 8), che 
manifesta la natura amorevole di Dio. E ha anche abbracciato “le tenebre” che “stanno passando” 
(v. 8). Diventa uno strumento nelle mani di Satana, causando tragiche divisioni e scissioni nella 
chiesa. Come afferma Giovanni, cammina nelle tenebre e non sa dove va.  

III. Obiettivo: resistere gli anticristi (2:12-27) 

A. Riconoscere le proprie risorse spirituali (2:12-14) 
I versetti 12-14 rivelano chiaramente che Giovanni non considera i suoi lettori “falsi dottori”. 
Reputare questa epistola come una serie di “prove” per determinare se la salvezza di una persona sia 
genuina significa fraintenderla.  
2:12. Il fatto che i lettori abbiano sperimentato il perdono dei peccati li contraddistingue come 
figlioletti del Padre celeste (cfr. v. 13). Questo perdono è stato concesso per mezzo del suo nome 
(lett. “in virtù del suo nome”). Ovvero, esso si basa sull'efficacia del nome di Cristo.  
Come si vedrà nei versetti 25-26, i revisionisti sembrano aver messo in discussione l'intera 
esperienza di salvezza dei lettori, ma Giovanni ha appena insegnato che essi hanno provato il vero 
perdono (cfr. 1:5–2:2). 

2:13. Rivolgendosi ai suoi lettori come padri, Giovanni ricorda loro ciò che ha appena scritto 
riguardo alla conoscenza di Dio (vv. 3-11). Alla luce delle affermazioni contenute nei versetti 3-4, la 
dichiarazione avete conosciuto Dio implica che essi hanno raggiunto il punto in cui osservano i 
comandamenti del Signore.  

Le parole colui che è dal principio potrebbero riferirsi sia a Dio che a Cristo. Qui l’espressione 
dal principio è interpretata più naturalmente come un riferimento all'eternità di colui che i lettori 
conoscono. Il termine padri porta con sé una sfumatura di esperienza maturata con il Dio eterno.  

11 



Ma i lettori sono anche giovani [che] avete vinto il maligno (Satana). Il titolo giovani segue 
quello di padri perché l'esperienza inestimabile dei lettori come figlioletti (il perdono dei peccati) e 
come padri (la conoscenza di Dio) li rende giovani vigorosi pronti a combattere contro Satana.  

In realtà, questi giovani hanno già vinto Satana. Il verbo greco (tempo perfetto, nenikēkate) 
suggerisce una vittoria passata, i cui frutti permangono ancora. Probabilmente Giovanni sta 
pensando qui alla loro fede in Gesù.  

Come figlioletti (paidion, invece di teknion [v. 12]), i lettori sono andati ben oltre la semplice 
esperienza del perdono dei peccati. Tutti i credenti in Cristo hanno vissuto il perdono come parte 
della loro esperienza di salvezza. Anche nei loro primi giorni come figlioletti nella famiglia di Dio, 
provano il «perdono familiare» quando confessano i loro peccati a Dio (si veda 1:9). Così come 
non si può dire che un bambino faccia molto di più che riconoscere i suoi genitori, lo stesso vale nel 
regno spirituale. Conoscere il Padre richiede tempo nella fede e crescita spirituale.  

Il concetto di “conoscere” Dio è espresso al tempo perfetto greco, che comunica una situazione 
derivante da un’azione compiuta nel passato. In tutti i casi in cui Giovanni usa questo tempo 
verbale, una traduzione appropriata sarebbe “giungere alla conoscenza”. In questo secondo 
riferimento ai figlioletti, è implicito il superamento del semplice stadio dell’infanzia.  

2:14. Ai lettori considerati padri, Giovanni sceglie di non aggiungere altro a quanto già detto. 
Infatti, cosa potrebbe aggiungere alla conoscenza di colui che è dal principio? La loro conoscenza 
di Dio è pienamente sufficiente. Senza dubbio i revisionisti la pensavano diversamente.  

In quanto giovani in cui la parola di Dio dimora, il pubblico di Giovanni è pronto per la 
battaglia, poiché la risorsa della preghiera esaudita è a loro disposizione (si veda 3:22; 5:14-15).  

B. Riconoscere i propri avversari spirituali (2:15- 27)  

1. Resistere al mondo (2:15-17)  

2:15. Il mondo – un sistema morale e spirituale progettato per allontanare l'umanità dal Dio 
vivente – è profondamente seducente (si veda v. 16), e nessun cristiano, per quanto maturo, è 
completamente immune al suo fascino.  

Se amate il mondo o le cose che sono in esso, non amate Dio. Giovanni non sta dicendo che 
Dio non ama quelli che amano il mondo, ma che l'amore di Dio non opera in loro né attraverso di 
loro. È impossibile amare contemporaneamente sia il mondo che Dio.  
  2:16. Tutto ciò che è nel mondo può essere riassunto nelle tre categorie di seguito elencate 
dall’apostolo. Prese insieme, esse sintetizzano la totalità delle tentazioni di questo sistema senza Dio.  
  La prima è la concupiscenza della carne, cioè ogni attività fisica proibita che attrae il cuore 
peccaminoso delle persone. Si tratta di tutto ciò che la carne brama, come il piacere sessuale o le 
droghe che creano dipendenza.  
  Il secondo elemento del mondo è la concupiscenza degli occhi, cioè tutto ciò che visivamente 
attrae ma non è giusto desiderare o avere. L'oggetto davanti agli occhi può essere una persona o una 
cosa, ma il desiderio di averlo è cupidigia.  

12 



  L'orgoglio della vita significa “la vana ostentazione della vita terrena”. Il termine greco tradotto 
con “orgoglio” è alazoneia (arroganza, presunzione o vanteria riguardo a se stessi, ai propri beni o ai 
propri successi).  
  I revisionisti probabilmente sostenevano che si potesse partecipare liberamente alle attività del 
mondo. Potrebbero aver argomentato che, poiché Dio ne è il Creatore, si stava semplicemente 
facendo uso della sua creazione. Ma sebbene il mondo fisico sia “di Dio” che lo ha creato, il mondo 
in quanto sistema morale non viene da lui. Tutto ciò che è nel mondo porta il segno dell’empietà 
(cfr. 1:5).  
  2:17. Anche il mondo è fugace: il mondo passa. Quando il mondo non esisterà più come entità 
moralmente e spiritualmente opposta a Dio, non esisterà più nemmeno nessuna delle sue 
esperienze proibite. La sua concupiscenza, ovvero la gratificazione corrotta del mondo, è passeggera 
proprio come il sistema che riflette.  
Al contrario, chi fa la volontà di Dio rimane in eterno. Il carattere e le azioni di una persona 
simile hanno una durata eterna. Poiché la vita “dimorante” è già stata menzionata (v. 6) ed è un 
tema importante nella lettera (si veda commento al v. 28), probabilmente questo è un riferimento a 
quel tipo di vita. Chi fa la volontà di Dio rimane somigliante a Cristo. Tale somiglianza può dare 
coraggio dinanzi al tribunale di Cristo (4:17; cfr. 1 Co 3:11-15; 2 Co 5:10).  

2. Resistere agli anticristi (2:18-27)  

2:18. Non solo “il mondo passa” ma, cosa ancora più importante, l'apostolo e i suoi lettori stanno 
vivendo nell'ultima ora. Sebbene il termine ora possa riferirsi alla parte di un giorno (ad esempio, 
Giovanni 1:39; 4:6; 11:9), è anche usato in riferimento a un periodo di tempo indeterminato (ad 
esempio, Giovanni 2:4; 4:21, 23; 5:25, 28; 16:25; ecc.). Qui l'ultima ora si riferisce a quando la 
storia umana raggiungerà il culmine con l'ascesa (e la caduta) dell'ultimo grande inganno di Satana.  
Molti interpreti considerano il termine Anticristo come un riferimento all' “uomo del peccato” 
che rivendicherà la divinità nel tempio ebraico (2 Tessalonicesi 2:3-4) e che governerà il mondo 
(Apocalisse 13:5-8). Ma i molti anticristi di questo versetto sono essenzialmente gli stessi dei 
“molti falsi profeti” di 1 Giovanni 4:1. I dottori dell'errore sono i precursori dell’impostore umano 
per eccellenza, l'Anticristo. 

2:19. I “molti anticristi” un tempo facevano parte della stessa comunità a cui appartenevano gli 
apostoli. Il termine noi, usato quattro volte in questo versetto, contrasta chiaramente con il “voi” 
del versetto seguente, che in greco è enfatico. Qui si nota per la prima volta il contrasto “noi” – 
“voi” – “noi” (cfr. 4:4-6). 

Gli anticristi non avevano lasciato la chiesa (o le chiese) alle quali Giovanni scrive, perché se lo 
avessero fatto non sarebbero più stati un problema. Al contrario, l'apostolo è preoccupato per i suoi 
lettori, esposti a questi uomini che si sono allontanati dalla chiesa, suggerendo che in realtà non vi 
“appartenevano” fin dall'inizio.  

13 



2:20. Il termine unzione si riferisce allo Spirito Santo, probabilmente non alla Parola né al 
Vangelo. Nel Nuovo Testamento la Parola di Dio non è mai direttamente collegata all'idea di 
unzione, mentre lo Spirito Santo sì.  

I destinatari di questa epistola erano cristiani spiritualmente maturi (si veda vv 13-14), forse i capi 
spirituali (o anziani) delle chiese alle quali Giovanni sta inviando la sua lettera. Se così fosse, leggerla 
ad alta voce nelle riunioni pubbliche avrebbe rafforzato l'autorità spirituale dei leader. Secondo 
questa interpretazione, poiché in qualità di capi «sapete tutte le cose», non c'è nulla che i cristiani 
di queste chiese debbano imparare dai revisionisti. I leader stessi sono capaci di insegnare la verità 
cristiana nella sua interezza.  

2:21. Non vi ho scritto, dichiara Giovanni, perché ignorate la verità. Al contrario, scrivo proprio 
perché conoscete la verità. È chiaro che Giovanni non scrive per mettere alla prova se i lettori sono 
veramente salvati o meno. Alla luce dei versetti 12-14, una tale interpretazione riflette una cecità nei 
confronti delle istruzioni della stessa epistola.  

Oltre a conoscere la verità, i lettori di Giovanni sanno anche che nessuna menzogna proviene 
dalla verità. Giovanni non avrebbe tollerato che i cristiani celebrassero una falsa idea come 
“interessante” o “degna di dialogo”, per quanto lontana dalla verità. 

2:22. In particolare, la menzogna alla quale Giovanni si riferisce è la negazione che Gesù è il 
Cristo. Per l’apostolo, ovviamente, credere che Gesù è il Cristo rappresenta una fede salvifica (si 
veda commento a 5:1; cfr. Giovanni 20:30-31). Colui che nega questa verità è il bugiardo 
(NR06)2 che sovverte il fondamento stesso su cui si basa la salvezza di ogni uomo. 

Credere che Gesù è il Cristo significa credere che egli è colui che garantisce la vita eterna a ogni 
credente.  

La suddetta menzogna prevedeva negare che i suoi lettori avessero la vita eterna (si veda v. 25). Se 
Gesù non è il Cristo, allora la certezza dei lettori di possedere questa vita mediante la fede in lui era 
un’illusione. Se la loro certezza crollava, sarebbe venuta meno anche la loro comunione con Dio. 
Negare che la fede in Cristo sia l'unico mezzo per ottenere la vita eterna significa negare anche il 
Padre.  

2:23. Gesù rifletteva così perfettamente suo Padre che sia le sue parole che le sue opere erano 
quelle del Padre (cfr. Giovanni 14:10-11). Negare il Figlio significava automaticamente negare il 
Padre (cfr. v. 22).  

Alla luce di 2 Giovanni 9 (si veda il relativo commento), l'affermazione che chi nega il Figlio non 
ha neanche il Padre significa che né il Figlio né il Padre hanno nulla a che fare con le azioni dei 
falsi dottori. 
2:24. I lettori possono trionfare sugli agenti del maligno, gli anticristi, rimanendo fedeli alla Parola 
di Dio udita dal principio. Di conseguenza, dimorerete nel Figlio e nel Padre. Come osservato 
in precedenza (si veda vv. 5-6, 14), la “vita dimorante” è la vita del discepolo che osserva i 
comandamenti del Signore, caratterizzata dall'amore per i fratelli. 

2 Traduzione della Bibbia Nuova Riveduta 2006. 

14 



2:25. Gli anticristi negano “che Gesù è il Cristo” (v. 22). Ma solo credendo che Gesù è il Cristo una 
persona può ottenere la vita eterna (5:1; Giovanni 20:30-31). Dio promette la vita eterna a 
chiunque creda che Gesù è il Cristo. Il pronome egli potrebbe essere un riferimento a Dio o a 
Cristo stesso. 
2:26. I revisionisti introdussero una dottrina della salvezza diversa da quella che i lettori avevano 
udito fin dal principio (v. 24). Negavano che Gesù fosse il Cristo (v. 22) e, a quanto pare, 
negavano anche che la vita eterna fosse accessibile solo per mezzo di lui (alla luce del v. 25). 
Probabilmente avevano anche rivendicato una relazione speciale con “il Padre”, cosa che Giovanni 
nega (vv. 22-23).  
2:27. In questo versetto culmina la sezione dedicata allo scopo della lettera. I suoi lettori hanno 
grande conoscenza della verità e devono solo attenersi a ciò che già sanno per godere appieno dei 
benefici della “vita dimorante”. 
L'unzione che avete ricevuto da lui suggerisce che i lettori sono gli “unti” per mezzo dello Spirito 
ricevuto da Gesù, l’'‘Unto” (cfr. v. 20). L'unzione dei lettori insegna loro a rifiutare le menzogne dei 
revisionisti riguardo all'“Unto”. 
Di conseguenza, non avete bisogno che alcuno v’insegni, segno della maturità dei lettori (cfr. Eb 
5:12), già suggerita altrove in questa sezione (cfr. 1 Gv 2:13b-14, 20).  
Le due affermazioni parallele – come la sua unzione v'insegna ogni cosa e come essa vi ha 
insegnato – mostrano che il continuo ministero di ammaestramento dello Spirito Santo è sempre 
coerente: cioè, qualunque cosa lo Spirito abbia insegnato in precedenza non sarà vanificata o 
smentita successivamente. Qualsiasi “revisione” impartita dagli anticristi, se in contraddizione con i 
precedenti insegnamenti dello Spirito Santo, poteva essere respinta in quanto non proveniente 
dallo Spirito stesso.  

IV. Corpus: la vita che si traduce in fiducia dinanzi al Tribunale di Cristo (2:28–4:19) 

A. Il versetto modello: dimorare per essere fiduciosi (2:28) 
2:28. Questo versetto illustra le tematiche per il contenuto che segue in 2:29-4:19. Se i lettori 
lasciano che la verità “dimori” in loro, saranno in grado di “dimorare” nel Figlio e nel Padre (vv. 
24-27).  
Giovanni parla della venuta di Gesù Cristo e della necessità di essere pronti a stare davanti a lui 
con fiducia, e [...] non veniamo svergognati. Anche se i lettori sono ovviamente salvati (cfr. 
commenti ai vv. 12-14), è comunque possibile che provino vergogna alla presenza di Cristo, e in 
particolare dinanzi al suo Tribunale. Sebbene la salvezza sia un dono gratuito che non si può mai 
perdere, ogni credente deve dar conto della propria vita alla presenza di Cristo (cfr. Ro 14:10-12; 1 
Co 3:11-15) – “sia in bene che in male» (2 Co 5:10).  
Invece della vergogna, l'autore suggerisce ai suoi lettori che possono avere fiducia [...] alla sua 
venuta [...] davanti a lui. L'intera epistola spiega come ottenerla.  

 

15 



B. Imparare a riconoscere i figli di Dio (2:29–3:10a)  

2:29. Probabilmente i revisionisti sostenevano che la natura di Dio comprendesse sia la luce che le 
tenebre (cfr. 1:5). Secondo questa interpretazione, Dio essenzialmente aveva esperienza sia del bene 
che del male. Da ciò si deduce ovviamente che anche i suoi figli potevano fare lo stesso. Di contro, 
poiché Dio è giusto, chiunque pratica (lett. fa) la giustizia è nato da lui. Questo è il primo 
riferimento nella lettera alla nuova nascita. La persona nata di nuovo può essere identificata come 
tale se mostra la giustizia cristiana. I “comandamenti” di Cristo (cfr. il plurale in 3:22) possono 
essere riassunti in un unico comandamento: “E questo è il suo comandamento, che crediamo nel 
nome del suo Figlio Gesù Cristo e ci amiamo gli uni gli altri, come egli ci ha comandato” (3:23). La 
vera giustizia è impossibile senza la fede in Cristo e l'amore per i fratelli cristiani.  

Giovanni non sta parlando di come poter stabilire se una persona sia rigenerata. Egli è 
chiaramente interessato alla possibilità di dedurre se una persona conosca o meno la giustizia di 
Dio. Se ciò è risaputo, ne consegue che chi imita la sua natura giusta la sta effettivamente mostrando 
e può essere considerato, a ragione, nato da lui.  

3:1. Il riferimento alla nuova nascita (2:29) suscita in Giovanni un grido di stupore. Il termine 
greco tradotto con vedete quale (potapos) a volte esprime rafforzamento (“quanto è grande” o 
“quanto è meraviglioso”). Che meraviglia l'amore del Padre che rende i credenti suoi figli!  

La visibilità dell'amore di Dio nella chiesa è un tema cruciale in 2:29-4:19. Ovviamente, ci deve 
essere qualcosa da vedere. Come dimostrato dal versetto 29, praticare la giustizia cristiana rende il 
figlio di Dio riconoscibile. Quando questi agisce in tal modo, l'amore che Dio ha per lui si manifesta.  

Questa percezione del figlio di Dio non è accessibile al mondo, che non conosce i credenti, così 
come non ha conosciuto lui, il Signore Gesù. Pertanto, l’invito alla “contemplazione” da parte 
dell’apostolo è un'esperienza tipicamente cristiana.  

3:2. Il termine carissimi riprende il concetto, espresso nel versetto precedente, secondo cui i 
cristiani sono l’oggetto dell'amore del Padre, che li considera come suoi figli. Questo è vero ora 
(enfasi). Ma anche se questo concetto fondamentale è vero ora, non è ancora stato manifestato 
ciò che saremo una volta trasformati a immagine del Salvatore.  

La parola tradotta due volte con manifestato è la stessa parola tradotta con “apparirà” in 2:28 
(phanerōthē). Quando Cristo “apparirà”, anche la natura trasformata dei credenti “apparirà”. 
Poiché allora saremo simili a lui, i credenti ora non vogliono essere “svergognati davanti a lui” (cfr. 
4:17-19).  

Il motivo per cui saremo simili a lui alla sua venuta è che lo vedremo come egli è. Vedere Gesù 
nella sua gloria trasformerà automaticamente ciascun figlio di Dio. Ciò concorda con 
l'insegnamento di Paolo secondo il quale, già nel presente, la loro trasformazione spirituale avviene 
nel contemplare la sua gloria nelle Scritture (2 Co 3:18). I cristiani hanno una meravigliosa 
aspettativa per il futuro – la gloriosa visione trasformatrice del loro Salvatore – e questo dovrebbe 
spingerli a diventare simili a Cristo fin da ora. Dovrebbe spronarli a “dimorare in lui” (2:28). 

16 



  3:3. Un giorno i credenti saranno completamente simili al loro Signore Gesù, sia fisicamente che 
spiritualmente: questa straordinaria verità è una speranza che purifica i credenti.  
La persona nata di nuovo non pecca affatto perché ha in sé il seme senza peccato della natura di Dio 
e non può peccare (si veda v. 9). Nell’intimo della sua natura redenta, il credente è puro tanto quanto 
il suo Salvatore. Quella purezza sarà pienamente realizzata alla venuta del Signore (v. 2), ma 
appartiene già a lui ora, nel profondo del suo essere.  
Quindi la frase chiunque ha questa speranza in lui equivale all'espressione di Giovanni 
“chiunque crede in lui [nel suo nome, ecc.]”. Quando un individuo crede in Cristo, Dio gli 
attribuisce la giustizia. Anche in questo caso, egli purifica se stesso, non per qualche potere 
intrinseco alla sua fede ma perché, esercitandola, Dio lo purifica intimamente.  
  3:4. Il peccato è l'antitesi della purezza che appartiene a Cristo e a tutti quelli che sperano di 
essere come lui. L’espressione violazione della legge (anomia) potrebbe essere meglio tradotta con 
“empietà” o “iniquità”. Commettere peccato in nessun modo esprime o dimostra la purezza di cui 
Giovanni parla nel versetto 3. 
  3:5. Per coloro che hanno purificato se stessi nell’intimo attraverso la nuova nascita (cfr. v. 3), il 
peccato non solo è inappropriato perché è malvagio (v. 4), ma anche perché è in contrasto con la 
persona e l'opera di Cristo. Sebbene ogni cristiano pecchi (1:8), il peccato non ha posto nella sua 
vita (cfr. Rom 6:1-4). Non dovrebbe essere tollerato né avallato in alcun modo (cfr. 1 Giovanni 
2:1). 
  Lo scopo della prima venuta di Gesù fu quello di togliere via i nostri peccati. Grazie alla sua 
morte sacrificale, alla fine il peccato del mondo sarà rimosso dall'esperienza umana. Nessuno nel 
regno eterno di Dio (dopo la ribellione finale nel millennio; Ap 20:7-10) peccherà mai più. Le 
dichiarazioni del versetto 2 hanno già fatto riferimento a questo momento clou.  
 Il peccato, quindi, andrebbe rifiutato non solo per la sua natura iniqua, ma anche perché si è 
consapevoli che il Salvatore intende rimuoverlo completamente dalla vita dei credenti. La sua stessa 
purezza personale (v. 3) offre un incentivo a rifiutare il peccato in tutte le sue forme. Egli infatti ne è 
completamente privo: in lui non vi è peccato. L'opera sacrificale di Cristo, insieme alla sua 
personale e assoluta santità, rendono il peccato del tutto inappropriato per il credente. 
  3:6. Poiché in Cristo non c'è peccato, il credente che dimora in lui non pecca (cfr. 2:28). Sono 
stati fatti molti sforzi, sia qui che nel versetto 9, per indebolire questa tesi. Uno dei modi più 
popolari è stato quello di interpretare il tempo presente (non pecca) come “non continua a peccare”. 
Un'altra opinione diffusa è che Giovanni stia parlando di un ideale che non è pienamente 
concretizzato nell'esperienza presente. 
  In contrasto con entrambe queste considerazioni c'è l'affermazione del versetto 5 che «in lui non 
vi è peccato». Stando così le cose, chi dimora in colui che è senza peccato non può essere definito 
solo “un po'” peccatore! Se in Cristo non può esserci assolutamente “peccato”, un'esperienza che è 
specificamente definita “in lui” non può essere contaminata dal peccato, per quanto limitato. Il 

17 



mancato riconoscimento del nesso logico tra i versetti 5 e 6 è la ragione per cui il versetto 6 è stato 
frainteso. Di conseguenza, questo fraintendimento si riflette anche nel versetto 9. 
  1 Giovanni 1:8 chiarisce che nessun cristiano può mai ritenersi completamente libero dal peccato 
in questa vita. Ma allo stesso tempo, l'esperienza di “dimorare in lui” è senza peccato. L’obbedienza 
in un’area non è “contaminata” dalla presenza del peccato in un’altra. Se una persona obbedisce al 
comandamento di amare il proprio fratello, agli occhi di Dio tale obbedienza non è viziata da 
qualche altro genere di fallimento nella sua vita, ad esempio la mancanza di vigilanza nella preghiera 
(cfr. Ef 6:18). 
Quando un credente cammina in comunione con Dio, questi è in grado di guardare oltre tutti i 
suoi errori e peccati, e riconoscere la vera obbedienza. In 1:7 Giovanni spiega che, anche mentre si 
cammina nella luce, è in atto una purificazione in virtù del sangue di Cristo. Quando un credente 
cammina nella luce ed obbedisce a Dio, questi lo vede totalmente purificato e non gli imputa alcuna 
ingiustizia  Quindi, quando un credente dimora in lui, Dio riconosce la decisa obbedienza e ne tiene 
conto. Il peccato che ancora rimane non ha in alcun modo origine dalla vita dimorante, e quel 
peccato è purificato in accordo con 1:7. L'esperienza di “dimorare” equivale quindi ad obbedire.  
  Poiché il peccato non fa parte di questa esperienza, ne consegue che chiunque pecca non l'ha 
visto né l'ha conosciuto.  
  È sbagliato ricorrere al tempo presente del verbo pecca, come se significasse “continua a peccare” 
(vedi v. 9). Il filo del discorso evidenzia un'antitesi tra il peccato e Cristo, tra il peccato e il dimorare. 
Ogni tentativo di conciliare “un po' di peccato” o “un peccato occasionale” con le affermazioni di 
Giovanni annulla completamente il contrasto che l'apostolo sta delineando. Poiché anche i credenti 
peccano (1:8), l'affermazione intende stigmatizzare ogni peccato come il prodotto non solo del non 
dimorare, ma anche della cecità verso Dio.  
  Ogni peccato in qualche modo è ingannevole (Eb 3:13) e scaturisce da una chiusura del cuore 
verso Dio. Non riconoscere che l'affermazione di Giovanni è vera per tutti i peccati significa non 
cogliere appieno il senso delle sue parole. Se i revisionisti giustificavano il peccato, erano in errore. 
Le persone peccano quando in qualche modo sono cieche e ignorano il vero Dio. 

3:7. La sobrietà di mente e di spirito è spesso per il cristiano la miglior difesa contro le eresie, che 
pretendono di condividere una conoscenza più “profonda”. Chiaramente, in precedenza (in 
particolare nei versetti 4-6) Giovanni aveva in mente i revisionisti. I lettori non devono lasciare che 
questi anticristi li seducano. Alcuni credenti, probabilmente, pensavano di poter peccare e 
continuare a sostenere di essere in comunione con Dio.  

Per non essere tratti in inganno, essi devono tenere a mente il semplice fatto che chi pratica la 
giustizia è giusto, come egli è giusto. Il punto di Giovanni è che la giustizia (anziché il peccato) è 
indice di un'interiorità perfetta e giusta nei confronti di Dio (si veda 2:29).  

Solo la giustizia nasce dalla natura interiore di chi, come Dio, è già giusto, poiché «in lui non vi è 
tenebra alcuna» (1:5). Quando un credente pecca, non sta manifestando la giustizia divina. 

18 



  3:8. Se i credenti sono giusti e il peccato non è una manifestazione di tale giustizia, allora il peccato 
che tutti i credenti commettono (1:8) proviene dal diavolo, cioè ha origine in lui. Chi considera 
che una tale affermazione equivalga a dire che un cristiano professante non è salvato, non coglie il 
punto. Poiché anche Giovanni riconosce che i cristiani peccano (si veda 1:7-10), se chiunque 
commette il peccato non è salvato, allora nessuno è salvo!  
Giovanni afferma che il diavolo pecca dal principio, cioè che egli è la fonte di ogni peccato e che 
la sua carriera peccaminosa risale al principio. Il principio qui non si riferisce all'eternità passata, 
poiché il diavolo è un essere creato e non eterno. Il riferimento è alla creazione nel suo stato 
originale, com'era quando Satana vi introdusse il peccato (Isaia 14:12-15; Ezechiele 28:11-15). 
Essere dal diavolo significa «fare il gioco del diavolo» (cfr. le parole di Gesù a Pietro in Matteo 
16:23).  
  Inoltre, prendere parte al peccato significa partecipare proprio a qualcosa che Gesù è venuto a 
distruggere, perché il Figlio di Dio è stato manifestato per distruggere le opere del diavolo 
(cfr. v. 5, « è stato manifestato per togliere via i nostri peccati»).  
  3:9. Chi è nato da Dio ha il seme di Dio in lui e quindi non è capace di peccare (non commette 
peccato).  
  Naturalmente, in molti si sono chiesti come ciò possa conciliarsi con la realtà, dato che i cristiani, 
sì, peccano, come ammette anche Giovanni (1:8). La risposta è a portata di mano. In 1:8 Giovanni 
avverte: «Se diciamo di essere senza peccato inganniamo noi stessi». Ma in 3:9 dichiara che 
chiunque è nato da Dio non commette peccato. Nel complesso, i credenti peccano e non possono mai 
affermare di essere liberi, ma il loro “io interiore”, che è rigenerato, non commette peccato.  
  Nel descrivere la sua lotta con il peccato, Paolo osserva che sono all'opera due impulsi diversi. 
Quindi può affermare: «Infatti io mi diletto nella legge di Dio secondo l'uomo interiore, ma vedo 
un'altra legge nelle mie membra, che combatte contro la legge della mia mente e che mi rende 
schiavo della legge del peccato che è nelle mie membra» (Romani 7:22-23; corsivo aggiunto). 
Precedentemente aveva concluso: «Ora, se io faccio ciò che non voglio, non sono più io che lo faccio, 
ma è il peccato che abita in me» (v. 20; corsivo aggiunto) . La sua conclusione è semplice: «Io stesso 
dunque con la mente servo la legge di Dio, ma con la carne la legge del peccato» (v. 25). Nel 
profondo del suo essere (nel suo uomo interiore) egli non pecca e non può commettere peccato. 
L'uomo interiore (il “sé rigenerato”) è assolutamente immune al peccato, completamente schiavo 
della volontà di Dio. Se il peccato si presenta, non è l'uomo interiore a compierlo.  
  Il peccato esiste, sì, nel cristiano, ma è estraneo al suo io interiore rigenerato, dove Cristo dimora in 
perfetta santità. Poiché Cristo è la vita eterna (1 Giovanni 5:20), chi possiede quella vita non può 
peccare perché è nato da Dio. Il seme divino (sperma) di quella vita dimora (menō, “rimane”) in lui, 
che è nato di nuovo, rendendo il peccato impossibile per il suo sé rigenerato.  
  Questa interpretazione di 3:9 si basa naturalmente su 2:29-3:8. I contrasti assoluti sono una parte 
nota del discorso giovanneo. Tra questi, i più evidenti sono le antitesi luce/tenebra e morte/vita. Ad 
esse va aggiunta la dicotomia peccato/giustizia che si presenta in modo prominente in questa unità.  

19 



  Per diversi decenni è stata diffusa l’idea che la chiave per comprendere 3:9 risiedesse nel tempo 
presente del verbo peccare. Secondo questa interpretazione, il versetto dovrebbe essere letto come 
segue: «Chiunque è nato da Dio non continua a peccare, perché il seme di Dio rimane in lui; e non 
può continuare a peccare, perché è nato da Dio» (la NR06 ha una traduzione simile). Secondo 
questa interpretazione, se si è nati di nuovo, non si continua a peccare a lungo.  
   Ma questo solleva più domande che risposte. Non continuano forse tutti i cristiani a peccare fino al 
giorno della loro morte? Inoltre, tutti i cristiani non peccano forse ogni giorno? Come può 
qualcuno affermare di non continuare a peccare? La persona nata di nuovo arriva forse ad un punto 
in cui smette di peccare? Questa traduzione proposta non risolve nulla. 
 La persona rigenerata può esprimersi solo attraverso la giustizia (cfr. 2:29) e non può mai 
esprimersi attraverso il peccato, perché non può peccare.  

3:10a. LND interpreta questa frase come un riferimento a ciò che segue (si notino i due punti 
nella traduzione). Tuttavia, è preferibile considerare la seconda metà del versetto come l'inizio di 
una nuova unità.  

In questo contesto, le parole da questo si riferiscono al verso precedente piuttosto che al 
successivo. L'uso delle parole si riconoscono nel versetto 10a collega la frase con quanto detto in 
precedenza in 2:29-3:9. I figli di Dio... si riconoscono dal fatto che praticano la giustizia. Ciò non 
deve essere inteso come una prova di salvezza. L’unica prova, per Giovanni, è la fede (cfr. 5:1 e 
5:9-13). Invece, si tratta semplicemente di una dichiarazione su come i figli di Dio si mostrano.  

Coloro che ritengono 1 Giovanni una sorta di manuale per decidere chi sia salvato e chi no, usano 
impropriamente questo libro. Giovanni sta sviluppando il tema espresso in 2:28, secondo cui a 
coloro che dimorano nel Signore viene promessa fiducia alla sua presenza. Dimorando in lui, i 
credenti si distinguono come figli di Dio; ma coloro che non dimorano in lui non si dimostrano 
come tali. La realtà del loro uomo interiore rigenerato rimane nascosta.  

Lo stesso principio si applica ai figli del diavolo. Non c'è alcuna ragione valida per interpretare 
questa frase come un riferimento alle persone non salvate in generale (vedi v. 8). L’espressione figli 
del diavolo è di natura descrittiva. Alla luce di 2 Giovanni 9 (si vedano i relativi commenti), il 
cristiano allontanatosi dalla sana dottrina della persona e dell’opera di Gesù Cristo, e che si oppone 
fermamente alla verità, potrebbe essere descritto in questo modo. Non è più strano del fatto che 
Gesù si sia rivolto al proprio discepolo Pietro chiamandolo «Satana» (Matteo 16:23). Chiunque 
faccia il gioco del diavolo, opponendosi alla verità, è “figlio del diavolo”. 

C. Imparare a riconoscere l’amore cristiano (3:10b-23)  

1. L’amore non è (3:10b-15)  

3:10b. Qui Giovanni dichiara che ciò che è vero per chiunque non pratica la giustizia lo è anche 
per chi non ama il proprio fratello. In entrambi i casi, la persona non è da Dio, nel senso che 
non c’è Dio dietro alle sue azioni.  
Come nel caso dell’espressione dal diavolo nel versetto 8, è sbagliato interpretare la frase non è da 
Dio (ek tou theou) come se significasse «non nato da Dio». Non essere figli di Dio non è il tema di 

20 



questo passo. Come potrebbe? Bisogna essere figli di Dio prima di poter odiare il proprio fratello. 
Una persona non salvata non ha fratelli cristiani da odiare (cfr. 2:9).  
  Giovanni passa anche da un tema più ampio a uno più specifico. Le parole chiunque non pratica 
[lett. “fa”] la giustizia possono riferirsi a chiunque manchi di una condotta retta, salvato o meno. 
Ma le parole chi non ama il proprio fratello introducono un tipo di giustizia specifico, che solo un 
cristiano può mostrare.  
  3:11. L'incapacità di amare il proprio fratello non è altro che una violazione del comandamento 
del Salvatore: amatevi gli uni gli altri (Giovanni 13:34). Il comandamento originale fu 
pronunciato da Gesù solo dopo che Giuda aveva lasciato il Cenacolo (Giovanni 13:30): non avrebbe 
avuto alcuna influenza su di lui, non essendo un figlio di Dio.  
  Pertanto, questa parte della lettera (3:10a-23) ha come nuovo tema un comandamento dato solo ai 
credenti e che può essere adempiuto solo da chi è nato di nuovo. Questo messaggio (NR06) 
sull'amore era stato dato loro dal principio della loro esperienza cristiana (cfr. 2:7). 
  3:12. Un classico esempio di odio tra fratelli è il caso di Caino e Abele (Genesi 4:1-15). Caino era 
dal maligno, poiché le sue azioni furono il frutto dell'influenza satanica, anziché di Dio (cfr. 1 
Giovanni 3:8, 10b). Come disse Gesù, Satana «fu omicida fin dal principio» (Giovanni 8:44). Se 
Caino sia mai stato rigenerato è una domanda a cui non è possibile rispondere sulla base delle 
informazioni bibliche. Ma Giovanni usa il legame familiare tra Caino e Abele per illustrare la 
relazione spirituale tra i fratelli cristiani. E, così come è possibile che un fratello uccida il proprio 
fratello biologico, è possibile che un cristiano ne uccida un altro. Il Nuovo Testamento non 
preclude la possibilità che un cristiano commetta un crimine così grave come l’omicidio (cfr. 1 
Pietro 4:15). Se egli risultasse colpevole, dietro tale gesto ci sarebbe l'influenza del maligno.  
Le successive parole dell'apostolo sono eloquenti. Per quale motivo lo uccise? Perché le sue 
opere erano malvagie e quelle di suo fratello giuste. Così, l'invidia spirituale portò al primo 
omicidio nella storia dell'umanità. Quando i cristiani si sentono in colpa perché il loro 
comportamento è contrario alla volontà di Dio, facilmente provano odio verso chi ha 
l’approvazione di Dio. 
 3:13. Molti interpretano il versetto 13 come una spiegazione dei versetti 11-12 e tendono a 
considerare Caino l’esempio di ciò che ci si può aspettare dal mondo, ma non da un fratello 
cristiano. Tuttavia, il contesto più ampio rivela che l'intento di Giovanni è quello di contrapporre 
l'amore fraterno all'odio mondano, mostrando che a volte anche i fratelli si comportano come il 
mondo.  
  Mentre l'odio tra fratelli è del tutto incompatibile con il comandamento di Gesù “amatevi gli uni 
gli altri”, e quindi inaspettato, lo stesso non si può dire del mondo. Come Gesù insegnò, c’è da 
aspettarsi l’odio del mondo (Giovanni 15:18-19). Mentre i lettori potrebbero meravigliarsi 
dell'odio da parte di un fratello, l'odio del mondo è normale. 

3:14. Il noi enfatico si riferisce senza dubbio agli apostoli stessi. Al contrario del “mondo”, essi 
amano i loro fratelli cristiani. 

21 



Infatti, Giovanni dichiara: noi [apostoli] sappiamo di essere passati dalla morte alla vita, 
perché amiamo i fratelli. Questa è più di una semplice dichiarazione del loro amore, significa 
rivendicare un’esperienza di un certo valore. Gli apostoli riconoscono la loro esperienza d'amore 
come un'esperienza di vita anziché di morte.  

L’espressione passati dalla morte alla vita non significa che gli apostoli fossero sicuri della loro 
salvezza eterna perché amavano i fratelli. Non c'è ragione perché ciò debba valere per loro o per 
qualsiasi altro cristiano. La certezza della salvezza si basa sulla testimonianza di Dio (si veda 5:9-13). 
Invece, secondo un uso perfettamente normale della parola sapere, Giovanni dichiara che lui e i suoi 
compagni apostoli conoscono per esperienza il passaggio dalla morte alla vita amando i propri fratelli 
cristiani. 

Ciò implica che, attraverso l'amore cristiano, possiamo conoscere ed apprezzare l’esperienza del 
passaggio dalla morte alla vita, che avviene al momento della salvezza (Giovanni 5:24). Di contro, 
chi non ama il proprio fratello rimane nella morte. Un cristiano che non ama il proprio 
fratello non può conoscere né vivere direttamente la vita di cui Giovanni ha appena parlato: una 
persona del genere rimane (“dimora”) nella morte. Se l'amore è un'esperienza di “vita”, afferma 
Giovanni, l'odio verso il proprio fratello è un'esperienza di morte (cfr. Ro 7:9-10).  

Non vi è, quindi, nessuna ragionevole obiezione all’idea di un cristiano che “rimane” nella morte, 
nel senso che non sperimenta la vita di Dio. In netto contrasto con 2:9-11; 3:10, 12, nella frase “il 
proprio fratello” non è presente la parola greca per “proprio”. Il versetto 14 può quindi essere 
applicato non solo ai cristiani, ma a chiunque possa odiare un certo fratello cristiano. Non importa 
chi è che odia. L'odio da parte di un cristiano è un'esperienza che appartiene al regno della morte. 

3:15. L'odio verso il proprio fratello è anche un omicidio. Chiunque odia il proprio fratello 
cristiano non è diverso da Caino (cfr. v. 12), anche se non compie apertamente il gesto di ucciderlo 
fisicamente. Lo spirito d’odio consiste nella volontà di “sbarazzarsi” del proprio fratello, non 
curandosene se morisse.  

Giovanni non dice (come riportato dalla NR06): «Nessun omicida possiede in se stesso la vita 
eterna». LND traduce meglio il greco: nessun omicida ha la vita eterna dimorante in sé. La 
chiave è il concetto di “dimorare”. Inoltre, secondo Giovanni, l’idea è sempre quella di una relazione 
reciproca, proprio come disse Gesù: «Dimorate in me e io dimorerò in voi» (Giovanni 15:4; si veda 
1 Giovanni 2:27). Poiché Cristo stesso è la vita eterna (cfr. 5:20), sostenere che qualcuno non ha la 
vita eterna dimorante in sé equivale a dire che non ha Cristo che dimora in lui. 

2. L’amore è (3:16-18) 

3:16. L'amore cristiano lo si può riconoscere perché è conforme al modello supremo della morte di 
Cristo per noi. Sebbene Cristo sia morto per il mondo intero (2:2), un credente, considerando il 
proprio dovere di amare, dovrebbe concentrarsi sul fatto che Cristo è morto per lui. Beneficiando 
personalmente del suo grande sacrificio, i credenti dovrebbero essere pronti a compierne uno simile 
per i fratelli. 

22 



Le parole abbiamo conosciuto sono al tempo perfetto, il che suggerisce una situazione derivante 
da un evento o da un'azione passata. Una volta compreso l'amore personale di Cristo, il credente 
diventa definitivamente consapevole dell'amore cristiano. 
  3:17. A volte è più facile professare la volontà di morire per il proprio fratello che aiutarlo nel 
momento del bisogno. Giovanni desidera, quindi, mettere alla prova la realtà dell'amore cristiano, 
offrendo un esempio più plausibile rispetto all'opportunità di dare la vita per un fratello. 
 Nel versetto 16, la parola greca per “vita” è psyche. Nel versetto 17 Giovanni usa un'altra parola 
greca per “vita” (bios, la vita nei suoi aspetti terreni e/o materiali), da cui la traduzione beni. Si 
potrebbe quasi tradurre: “se uno ha la vita di questo mondo!”. L'idea è che condividere con altri 
cristiani i beni materiali che servono per sostentarsi è, in fondo, un modo per dare la propria vita per 
loro.  
  Se invece di fare questo, però, un cristiano chiude il proprio cuore (C.E.I.) al fratello bisognoso, 
questo la dice lunga sul suo rapporto con Dio.  
  Il cristiano che agisce senza alcuna compassione essenzialmente non sta sperimentando l'amore di 
Dio. La domanda retorica di Giovanni «come dimora in lui l'amore di Dio?» significa 
semplicemente che l'amore di Dio non dimora in lui. Il cristiano privo di empatia non cammina 
come il suo Maestro (cfr. 2:6) e, di conseguenza, non vive la vita dimorante.  
  3:18. I lettori non possono pensare di aver mostrato amore se tale dimostrazione è solo verbale (a 
parole), coinvolgendo solo la lingua. Il vero amore richiede azione (a fatti) e conformità alla 
verità. Con le parole in verità Giovanni intende che il loro amore per i cristiani dovrebbe 
conformarsi alla manifestazione dell'amore in Cristo (cfr. v 16). 
            3. Cosa fa l'amore per i credenti (3:19-23) 

  3:19. Qui la questione non è la certezza della salvezza, ma essere partecipi della verità per quanto 
concerne l'amore cristiano. Il credente in Cristo può benissimo chiedersi: «Sono in grado di amare 
come egli ha amato? Lo sto davvero facendo?». 

Le parole della verità (NR06) sono un'eco dell'esortazione del versetto 18 secondo cui i credenti 
devono amare «a fatti e in verità». Le parole introduttive E da questo rimandano al versetto 18 ed 
essenzialmente equivalgono a dire “E facendo questo” (ovvero, amando a fatti e in verità). Quando i 
credenti agiscono con amore, con opere che riflettono la verità dell’amore rivelato in Cristo, 
possono sapere di essere della verità.  

  Se il cristiano dubita della sua capacità di esternare l’amore verso i suoi fratelli, in sostanza dubita 
di poter condividere la verità, rivelata in Cristo, di quello stesso amore. Può sentirsi in colpa per i 
fallimenti passati o può provare un forte senso di inadeguatezza, ma agendo con amore, come 
suggerisce il versetto 18, può effettivamente sapere che con tali azioni sta partecipando nella verità, 
cioè che è della verità. In altre parole, amando in questo modo si è certi che le proprie azioni hanno 
origine nella verità.  

23 



  Le parole che seguono, e tranquillizzeremo i nostri cuori davanti a lui, si comprendono 
meglio insieme a quelle del versetto successivo. 

  3:20. LND tratta erroneamente questo verso come una frase separata, in quanto omette di 
ripetere la parola greca iniziale hoti (poiché). Ma hoti è ripetuta nel greco davanti alla proposizione 
che inizia (in italiano) con Dio è più grande e non è tradotta ne LND. La traduzione dovrebbe 
essere collegata all'ultima frase del versetto 19 e sarebbe la seguente: “e tranquillizzeremo [o 
persuaderemo peisomai] i nostri cuori davanti a lui che [hoti] se il nostro cuore ci condanna, che 
[hoti] Dio è più grande del nostro cuore e conosce ogni cosa”. Agendo con opere d'amore (“da 
questo”, v. 19), i credenti sanno di essere “della verità”. Inoltre, in questo modo, possono acquietare 
il loro cuore che li condanna.  

Quando i credenti amano «a fatti e in verità», dovrebbero tranquillizzare [persuadere] i loro cuori 
che Dio è più grande, in quanto conosce perfettamente l'amore che hanno espresso con le loro 
azioni.  

  Quando essi si avvicinano al trono della grazia di Dio in preghiera, dovrebbero contare sul fatto 
che Dio sa (anche se il nostro cuore no!) ciò che hanno effettivamente fatto con amore.  

3:21. Quando ci presentiamo davanti a Dio, forse il nostro cuore non ci condanna per non aver 
espresso l'amore cristiano. Ciò potrebbe essere dovuto al fatto che i nostri cuori accettano 
prontamente l’idea che Dio è consapevole del nostro amore manifestato «a fatti e in verità» (cfr. 
18), oppure perché lo abbiamo “persuaso” a farlo (v. 19). In ogni caso, il risultato è la fiducia 
davanti a Dio.  

Il termine usato per fiducia (parrēsia) è lo stesso usato in 2:28 («quando egli apparirà, noi 
possiamo avere fiducia»). Ovviamente, se i credenti non hanno fiducia davanti a Dio quando si 
inginocchiano in preghiera (cfr. v. 22), è ancora meno probabile che ne abbiano alla sua venuta.  

3:22. Come indicato dalle parole enfatiche “davanti a lui” nel versetto 19, Giovanni, nel contesto 
immediato, sta pensando alla “fiducia” nella preghiera (tornerà su questo argomento in 5:14-17). Il 
risultato della “fiducia” verso Dio nella preghiera è, ovviamente, il suo esaudimento. Quindi, 
qualunque cosa chiediamo, la riceviamo da lui. C’è una duplice ragione per questa preghiera 
esaudita: perché (1) osserviamo i suoi comandamenti e (2) facciamo le cose che gli sono 
gradite.  

Inoltre, il cristiano che cerca alacremente di piacere a Dio non chiederà cose che non gli sono 
gradite. Quando la preghiera nasce dal cuore di una persona che mette al primo posto nella sua vita 
la volontà di Dio, allora qualunque cosa chieda a Dio sarà ricevuta da lui perché la sta chiedendo 
“secondo la sua volontà” (5:14).  
 3:23. Giovanni conclude questa sottounità (vv. 19-23), così come il paragrafo più ampio 
(3:10b-23), con una sintesi del significato del verso «osserviamo i suoi comandamenti e facciamo le 
cose che gli sono gradite» (v. 22). Che si tratti effettivamente di una sintesi è evidente dal passaggio 
dal plurale «comandamenti» (v. 22) al singolare comandamento. La preghiera esaudita (cfr. v. 22) 

24 



trova il suo fondamento nell'osservanza di questo comandamento, il quale si compone di due 
aspetti: il primo è che crediamo nel nome del suo Figlio Gesù Cristo. L’apostolo collega la fede 
con l'amore in un unico comandamento per i cristiani. La fede nel nome del suo Figlio Gesù Cristo 
dona la vita a tutti i credenti e li porta a considerare gli altri come loro fratelli. Questa relazione serve 
a comprendere quale sia il giusto oggetto del nostro amore quando ci viene detto che ci amiamo 
gli uni gli altri. Credere nel nome del Figlio di Dio è un prerequisito, e una componente 
essenziale, dell'amore reciproco.  
Le parole conclusive del versetto, come egli ci ha comandato, si riferiscono a Gesù, dal quale 
proviene direttamente il comandamento: «amatevi gli uni gli altri» (Giovanni 13:34). La volontà di 
Dio può quindi essere riassunta così: la fede nel nome del suo Figlio e l’obbedienza al comandamento 
del suo Figlio.  

D. Imparare a riconoscere il Dio dell’amore (3:24–4:16)  

1. La conferma della presenza di Dio dentro  di noi (3:24)  

3:24. Chi osserva i suoi comandamenti dimora in Dio e, inoltre, egli dimora in lui (il credente 
obbediente). Dio fa della vita del credente “la sua dimora” (cfr. Giovanni 14:23). Una tale 
esperienza rappresenta la forma suprema di comunione con Dio, che Giovanni ha dichiarato essere 
fin dall'inizio l'obiettivo della sua epistola (cfr. 1:3).  
Sebbene si faccia riferimento allo Spirito come “all’unzione”, ora viene menzionato in modo 
specifico. Se Dio dimora davvero in noi, possiamo saperlo dallo Spirito che egli ci ha dato.  

2. Riconoscere lo Spirito di Dio (4:1-6)  

4:1. Satana ha molti spiriti che lo servono qui, come dimostra il fatto che molti falsi profeti sono 
usciti fuori nel mondo.  
  Nei versetti 1-2, Giovanni sembra giocare sul significato piuttosto variabile del termine spirito. La 
parola stessa può riferirsi allo spirito umano, agli spiriti soprannaturali come i demòni o ad un 
comportamento o ad un carattere. Giovanni non sta cercando di essere specifico; sta mettendo in 
guardia contro ogni spirito malevolo di Satana, ogni spirito umano che diventa suo agente, così come 
ogni manifestazione dello “spirito dell’ errore” (cfr. v. 6) che caratterizza la dottrina satanica.  
I falsi profeti devono essere esaminati “dai loro frutti” (cfr. Mt 7:16-20). Contrariamente 
all'interpretazione più diffusa, questo non significa che dovevano essere esaminati dalle loro opere. 
Al contrario, come dimostra 12:33-37, i loro frutti sono le loro parole! Sembrano pecore quando in 
realtà sono «lupi rapaci» (7:15). Non è il loro comportamento a distinguerli dalle pecore, ma il loro 
messaggio!  

4:2. Si può testare ogni spirito dalla sua volontà o riluttanza (cfr. v. 3) a confessare Gesù Cristo 
incarnato. Le parole da questo conoscete (NR06) si riferiscono al verso precedente e significano: 
«È così (cioè, esaminando gli spiriti) che conoscete lo Spirito di Dio». Dopo questa affermazione 
dovrebbe seguire un punto, anziché i due punti, e le parole ogni spirito dovrebbero introdurre una 
nuova frase. 

25 



In base a questa interpretazione, i versetti 2b-3 offrono la prova da utilizzare per riconoscere lo 
Spirito di Dio. I versetti 1-2a ribadiscono che solo chi è disposto ad esaminare gli spiriti sarà in 
grado di riconoscere lo Spirito di Dio. Se «credete ad ogni spirito», non saprete quale di essi è 
veramente quello di Dio. 

La congiunzione dello Spirito di Dio con le parole ogni spirito che confessa (R2)3 ha senza 
dubbio l’intento di collegare lo Spirito Santo con ogni spirito umano che fa questa confessione.  

Una traduzione più probabile dell'affermazione che Gesù Cristo è venuto nella carne è questa: 
«Ogni spirito che confessa Gesù come Cristo venuto nella carne». La principale preoccupazione 
teologica di Giovanni è che Gesù venga riconosciuto come il Cristo (cfr. 2:22). I revisionisti 
probabilmente sostenevano la dottrina secondo la quale Gesù era un semplice uomo, mentre il 
Cristo divino era un essere incorporeo e spirituale disceso su di lui al momento del battesimo, per 
lasciarlo poi prima della sua morte.  

4:3. In contrapposizione a «ogni spirito che confessa» Cristo, c'è ogni spirito che non confessa 
[...] Gesù [come] Cristo [...] venuto nella carne (R2). Tale spirito incarna lo spirito 
dell'Anticristo. 

Giovanni non dice ogni spirito che nega, ma piuttosto ogni spirito che non confessa. L'insegnamento 
eretico, semplicemente omettendo alcune verità bibliche fondamentali, maschera pienamente la sua 
deviazione dal  vero.  

4:4. I lettori di Giovanni sono spiritualmente forti e sono in grado di resistere con successo agli 
anticristi (cfr. 2:12-14, 20-21). Il motivo per cui hanno vinto è che possiedono lo Spirito Santo, che 
era in loro così come in tutti i cristiani (cfr. 3:24; Rom 8:9). È proprio perché colui (lo Spirito di 
Dio) [...] è più grande di colui (Satana) che è nel mondo, che è possibile vincere le menzogne 
mondane.  

4:5. Gli anticristi, o revisionisti, sono visti in netto contrasto con i lettori. Mentre questi ultimi 
sono «da Dio», i revisionisti sono del mondo (NR06) e si oppongono a lui (si vedano commenti 
su 2:15-16). Parlano come chi è del mondo, nel senso che il loro messaggio è mondano, sia nel 
contenuto che nell’aspetto. Non sorprende che il mondo li ascolta: l'eterodossia esercita un 
fascino maggiore rispetto all'ortodossia.  

4:6. Nei versetti 4-6 ci sono tre pronomi contrastanti: «voi», «essi» e «noi». “Voi” si riferisce ai 
lettori, “essi” ai revisionisti e noi agli apostoli. Nel senso più ampio, gli apostoli erano da Dio perché 
la loro dottrina proveniva direttamente da lui.  

Pertanto, potevano affermare con sicurezza che chi conosce Dio ci ascolta («ci dà retta). Come 
indicato in 2:3 (cfr. 2:13-14), in questa epistola il concetto di «conoscere» Dio suggerisce 
un’evoluzione che va oltre la semplice fanciullezza spirituale (cfr. commenti al versetto 7). Un segno 
distintivo del cristiano maturo è l’apertura all'insegnamento apostolico.  

3 Traduzione della Bibbia Nuova Riveduta 2020 

26 



Ne consegue che chi non è da Dio non ci ascolta (“non ci presta attenzione”). Giovanni 
potrebbe considerare che chiunque, credente o meno, sia lontano da Dio rifiuti l'autorità e 
l'insegnamento apostolico. 
Le parole da questo conosciamo (NR06) possono riferirsi agli apostoli, soggetto delle precedenti 
dichiarazioni di questo versetto. Essi erano in grado di distinguere adeguatamente tra lo Spirito 
della verità e lo spirito dell'errore a seconda della sua sottomissione alla verità apostolica. 
Giovanni condanna i revisionisti come «falsi profeti» che sono «dal mondo» (vv. 1-3, 5). 

3. Il riconoscimento della presenza di Dio (4:7-16) 

4:7. L'apostolo ora abbandona la discussione sui molti falsi spiriti che «sono usciti fuori nel 
mondo» per sedurre i cristiani con idee mondane, e che dovrebbero essere respinti in modo che i 
lettori possano concentrarsi sull'amore reciproco. 
Se essi obbedissero al comandamento «amiamoci gli uni gli altri», agirebbero chiaramente 
secondo la volontà del loro Padre celeste, in quanto l'amore stesso è da Dio.  
Di conseguenza, si possono affermare con certezza due cose su chiunque ama: (1) che è nato da 
Dio e (2) che conosce Dio. Giovanni considera questi concetti separatamente, poiché nel versetto 8 
afferma che «chi non ama non ha conosciuto Dio». Sarebbe stato facile dire: «Chi non ama non è 
nato da Dio e non ha conosciuto Dio», in diretta contrapposizione con la dichiarazione del versetto 
7; ma è proprio questo che non si può dire. Giovanni ha già parlato di chi «odia il proprio fratello», 
cosa impossibile per un non cristiano perché il cristiano non è suo fratello (cfr. 2:11; 3:10b; 3:15; 
4:20). Insegnare che un cristiano non possa odiarne un altro è una leggenda metropolitana. 
4:8. Ma siccome è possibile che un cristiano non riesca ad amare, se non ama allora non ha 
realmente conosciuto il suo Padre celeste (cfr. 2:3). Dio, che lo ha generato, è amore. 
Ecco la seconda delle due grandi dichiarazioni su Dio che troviamo in 1 Giovanni. La prima, in 1:5, 
afferma che “Dio è luce”. Ora, Giovanni dichiara che Dio è amore. La prima ne sottolinea la perfetta 
santità, la libertà da ogni peccato o falsità. La seconda sostiene che la sua essenza è l'amore. Ciò non 
significa che Dio non abbia altri attributi, come la saggezza e la giustizia, ma dimostra che l'amore è 
alla base della natura di Dio. 
4:9. L'espressione suprema dell'amore di Dio verso di noi è l'amore del suo Figlio unigenito. 
Dio lo ha mandato affinché noi vivessimo per mezzo di lui. Ciò che qui non viene detto, ma che 
è chiaramente indicato nel versetto 10, è il fatto che il Figlio di Dio dovesse morire affinché noi 
potessimo vivere. Quindi, l’amore di Dio si è manifestato in due esperienze opposte: la morte per il 
Figlio di Dio e la vita per i credenti. Il fatto che Dio abbia permesso che ciò accadesse al suo amato 
Figlio, affinché noi avessimo la vita eterna, la dice lunga sulla grandezza di quell'amore.  
4:10. L'amore di Dio non è una risposta al nostro: non che noi abbiamo amato Dio, ma che lui 
ha amato noi. L'amore di Dio cercava di soddisfare il nostro bisogno spirituale: e [Dio] ha 
mandato il suo Figlio per essere l'espiazione per i nostri peccati. Sebbene Giovanni desideri 
che i credenti si preoccupino dei bisogni materiali dei loro fratelli (3:17), i loro bisogni spirituali 

27 



sono altrettanto importanti. Poiché tutti possono beneficiare della morte sacrificale del Salvatore, 
parimenti, tutti i fratelli dovrebbero beneficiare dell'amore sacrificale dei credenti. 

4:11. L'uso della parola tanto (NR06) rende l'intera frase, Dio ci ha tanto amati (NR06), 
evocativa delle parole di Giovanni 3:16: «Dio ha tanto (houtō[s]) amato il mondo». Poiché il 
Signore aveva pronunciato queste parole alla presenza di Giovanni molti anni prima, esse erano 
senza dubbio diventate molto preziose per lui e per quelli a cui insegnava. Egli sceglie quindi un'eco 
di Giovanni 3:16 per insistere sul fatto che anche noi ci dobbiamo amare gli uni gli altri.  

4:12. Ciò che Giovanni dice ora potrebbe sembrare sorprendente. Il Dio invisibile, che nessuno 
ha mai visto, in realtà dimora in coloro che si amano gli uni gli altri.  

Quando l'amore cristiano, ispirato all'amore di Dio, è veramente messo in pratica, Dio è “a casa” 
in coloro che lo praticano: se ci amiamo gli uni gli altri, Dio dimora in noi. Il Dio invisibile, 
che nessuno ha mai visto, vive concretamente nei credenti.  

Inoltre, l'amore di Dio è perfetto in (o “tra”) loro. Questa idea è stata menzionata per la prima 
volta in 2:5. Le parole greche per è perfetto (teteleiōmenē estin) sono in una forma (tempo perfetto) 
che suggerisce che il suo amore si traduce in amore cristiano. L'amore di Dio raggiunge il suo 
obiettivo e la sua piena misura nei credenti quando essi lo riproducono e lo riflettono amandosi gli 
uni gli altri.  

4:13. Al posto di «osservare i suoi comandamenti» (3:24), qui «ci amiamo gli uni gli altri» è la 
chiave di questo reciproco “dimorare”. Ma come si vede da 3:22-23, queste non sono altro che due 
facce della stessa medaglia per l'apostolo: il cristiano obbediente è amorevole e il cristiano amorevole 
è obbediente.  

Mentre Giovanni scrive in 3:24 che i credenti conoscono la dimora di Dio «dallo Spirito che egli 
ci ha dato», in 4:13 afferma che questo è risaputo perché egli ci ha dato del [lett. «dal»] suo 
Spirito. Cioè, i credenti sono partecipi dello stesso Spirito che ha Dio, ovvero condividono uno 
“spirito d'amore” che non è altro che il suo Spirito, poiché «Dio è amore».  

4:14. Nessun versetto di 1 Giovanni è più importante di questo per comprendere l'epistola. 
L'affermazione iniziale E noi stessi abbiamo visto [...] che il Padre ha mandato il Figlio, 
suggerisce un'esperienza apostolica simile a quella descritta in 1:2.  

Il noi non è lo stesso “noi apostolico” di 2:19; 3:14 e 4:6. In tutti questi passaggi c'è un “voi” 
contrastante nelle vicinanze (cfr. 1:2-4; 2:20; 3:13; 4:4) che qui non compare. In 4:7-14 il soggetto 
noi include i lettori insieme agli apostoli (vv. 7, 9, 10-13).  

La parola greca kai (E) può essere intesa nel suo significato ben noto di “E così”. Il versetto può 
essere parafrasato: "E così, quando amiamo in questo modo, noi (sia i lettori che gli apostoli) 
abbiamo visto la realtà. Amandosi gli uni gli altri, i lettori possono avere comunione con gli apostoli 
in merito a quanto avevano visto" (proprio come promesso nel prologo; 1:3a), ovverosia la 
comunione col Padre e col suo Figlio, Gesù Cristo (1:3b).  

In 3:24–4:13 Giovanni insegna come l'amore sia l’espressione della presenza di Dio nei credenti, i 
quali condividono il suo amore. Poiché questo amore cristiano visibile non è altro che la 

28 



manifestazione della vita eterna all'interno dell’amorevole comunione cristiana, coloro che 
mostrano questa vita sono testimoni viventi che il Figlio è veramente il Salvatore del mondo (cfr. 
Giovanni 13:35).  

La manifestazione visibile della vita eterna attraverso l'amore cristiano è un modo efficace per 
testimoniare Cristo quale Salvatore. Tale “vedere” è un “vedere” della fede espresso nella 
confessione di Gesù come Salvatore del mondo. 
4:15. La “comunione” con gli apostoli riguardava ciò che essi avevano “visto” (v. 14). Ma i lettori 
dovevano avere ‘comunione’ con loro anche riguardo a ciò che essi avevano “udito” (cfr. 1:3). 
Quello che i lettori possono udire in mezzo all'amorevole comunità cristiana è la confessione che 
Gesù è il Figlio di Dio.  
Le parole di Giovanni il Battista, ovvero che egli aveva visto e testimoniato (Giovanni 1:32-34), 
riflettono la frase del versetto precedente (noi stessi abbiamo visto e testimoniato, v. 14), mentre le 
parole del Battista che questo è il Figlio di Dio riflettono il versetto corrente. Pertanto, la 
«testimonianza» menzionata nel v. 14 non deve essere limitata alla manifestazione visibile della vita 
eterna sotto forma di amore cristiano, sebbene essa ne sia un aspetto. Ma Giovanni pensa ad un 
contesto congregazionale in cui si confessi regolarmente Gesù come Figlio di Dio.  
Egli aveva in mente la manifestazione visibile dell'amore cristiano, corredata dalla confessione di 
Gesù e richiamata in ciò che gli apostoli stessi avevano visto in lui e avevano udito su di lui dal suo 
precursore, Giovanni il Battista. L'obiettivo dell'apostolo di condurre i suoi lettori a questo tipo di 
comunione con la cerchia apostolica (1:1-3) è stato ora raggiunto.  
Inoltre, è stato raggiunto anche l'obiettivo di ottenere una relazione permanente con Dio, poiché 
Dio dimora in chiunque riconosce che Gesù è il Figlio di Dio, ed egli in Dio. Questa confessione è 
opera dello Spirito di Dio, grazie al quale si conosce e si riconosce la sua presenza (cfr. v. 13).  
Quando riconosciamo Gesù come il Figlio di Dio, lo riconosciamo come «Cristo venuto nella 
carne» (cfr. 4:2) e come garante della vita eterna e della futura risurrezione per ogni credente.  
È possibile per una comunità cristiana riconoscere la realtà che Dio “dimora” in loro se (1) si amano 
gli uni gli altri e (2) se riconoscono che Gesù è il Figlio di Dio. In questo modo, quella comunità 
osserva «il suo comandamento» (3:23).  
4:16. Dal punto di vista grammaticale e tematico il versetto 16 è parallelo al versetto 14. L'autore 
evidentemente vuole che entrambi mostrino i risultati dell'esperienza comunitaria dell'amore di cui 
ha parlato. Ma tra l’uno e l’altro Giovanni sottolinea il ruolo di riconoscere Gesù (v. 15) come 
ulteriore segno che Dio dimora nei membri di una comunità cristiana amorevole. Pertanto, quando 
i credenti di una chiesa godono di un'esperienza del genere, si confrontano con la realtà dell'amore 
che Dio ha verso di loro. La frase dimora in Dio e Dio [dimora] in lui forma un inclusio con 
l'affermazione «dimora in Dio, ed egli in lui» in 3:24.  

E. Avere fiducia dinanzi al tribunale (4:17-19) 
4:17. L'amore di Dio è stato reso perfetto solo in un cristiano che riesce a trasmetterlo agli altri. 

Un altro aspetto di questo perfezionamento è la fiducia nel giorno del giudizio. Questo ci 

29 



riporta al versetto 2:28 e al concetto che «[...] quando egli apparirà, noi possiamo avere fiducia e 
alla sua venuta [...]». Non si tratta di un giudizio per i salvati, per determinarne il destino in 
paradiso o all'inferno, poiché questo è già stato stabilito (cfr. Giovanni 5:24; Ro 8:31-34). Ma i 
cristiani renderanno conto della loro vita dinanzi al tribunale di Cristo (Ro 14:10-12; 2 Co 
5:10-11). 

L'idea di avere fiducia nel giorno del giudizio è sbalorditiva. I cristiani saggi, seppur pienamente 
sicuri della loro salvezza, realizzeranno «il timore del Signore» (2 Co 5:11). È davvero difficile poter 
trionfare su quel “timore”, ma non è impossibile, se il credente «dimora nell'amore» (1 Giovanni 
4:16). 

Il motivo per cui chi «dimora nell'amore» può aspettarsi di avere fiducia davanti al tribunale di 
Cristo è perché quale egli è, tali siamo anche noi in questo mondo. Poiché «Dio è amore» (4:8, 
16), chi ama è come egli è, anche se è ancora in questo mondo.  

4:18. L'esperienza della paura è incompatibile con quella dell'amore perfetto. Se un cristiano è 
perfetto nell'amore, non deve temere il Tribunale.  

Con amore perfetto l'autore non intende l'assenza di peccato (cfr. 1:8). La parola tradotta con 
“perfetto” (teleios) ha la stessa radice del verbo reso con è perfetto (teteleiōtai), usato anche in 2:5; 
4:12, 17. Qui, come in quei passaggi, il concetto è quello di un amore maturo che ha raggiunto il 
suo scopo (si vedano i commenti su 2:5). Per Giovanni quando l'amore di Dio per i credenti ha 
raggiunto il suo obiettivo, rendendoli un tramite di quell'amore gli uni verso gli altri, questa 
esperienza caccia via la paura.  

Tuttavia, il cristiano disobbediente proverà la disciplina di Dio, poiché la presenza della paura ha 
a che fare con la punizione (kolasis, “punizione, castigo”). L’apostolo probabilmente ha in mente 
la verità che “il Signore corregge chi ama e flagella ogni figlio che gradisce” (Eb 12:6). Infatti, questa 
verità del Nuovo Testamento viene espressa dal Signore Gesù in Apocalisse 3:19: «Io riprendo e 
castigo tutti quelli che amo». 

Se un cristiano prova paura nell'attesa di essere valutato al Tribunale, allora essa può essere 
considerata come una punizione per sensibilizzarlo alla correzione del suo comportamento. Per 
quanto spiacevole, come ogni disciplina divina (Eb 12:11), si tratta comunque di un segno 
dell'amore di Dio e del suo desiderio di vedere i credenti essere perfetti nell'amore. Se il cristiano 
risponde a questo tipo di disciplina, essa risulta efficace e «rende un pacifico frutto di giustizia» (Eb 
12:11), che per Giovanni è inseparabile dall'amore. 

4:19. Per quanto riguarda l'esercizio dell'amore da parte dei cristiani, l’apostolo ha parlato finora 
di quello rivolto agli altri credenti (gli uni verso gli altri). Qui, tuttavia, parla per la prima volta 
nell’epistola dell'amore verso Dio (bisogna notare che le edizioni critiche standard del Nuovo 
Testamento greco omettono lo, così come le traduzioni basate su di esse [ad esempio, NR06, C.E.I., 
ecc.]. È un peccato che ci sia tale omissione, poiché il riferimento all'amore per Dio è fondamentale 
in questo contesto; si veda il v 20). 

30 



L'amore per Dio ha origine nel suo amore per i credenti (vv 9-10). Quindi, se i credenti si amano 
gli uni gli altri e amano anche Dio, può esserci solo una ragione: è perché egli ci ha amati per 
primo! 

V. Conclusione: imparare a vivere nell’obbedienza (4:20–5:17) 

A. Cosa significa amare i nostri fratelli (4:20–5:3a) 
4:20. Per un cristiano potrebbe sembrare più facile amare Dio che non vede anziché il proprio 
fratello che vede. Mentre Dio sembra meritare pienamente l'amore del cristiano, spesso il proprio 
fratello non lo merita. Ma per Giovanni, amare non è un’espressione sentimentale, bensì significa 
comportarsi in modo da soddisfare i bisogni dei propri fratelli cristiani (vedi 3:16-18). Egli valuta 
l'amore reciproco tra credenti in base alle loro azioni, non ai loro sentimenti: essi devono amare «a 
fatti» e quindi «in verità» (3:18).  
Poiché l'azione, non l'emozione, è il fulcro nell'amore cristiano, è ovvio che in realtà non ci sia 
alcuna differenza sostanziale tra esprimere amore per Dio e amore per un fratello, poiché la prova 
del proprio amore per Dio è l'obbedienza ai suoi comandamenti (si veda 4:19). Se un cristiano non 
obbedisce ai suoi comandamenti, non lo ama, indipendentemente da ciò che dice o prova. Quindi 
chi dichiara: «Io amo Dio», ma non gli obbedisce e non ama il proprio fratello, è bugiardo. 
4:21. Giovanni ora specifica il legame tra l'amore per Dio e quello per il proprio fratello. Si tratta di 
due aspetti dello stesso comandamento, formulato in modo tale che la presenza dell’uno richieda 
necessariamente quella dell'altro. 
5:1. La divisione in capitoli è infelice, poiché l’apostolo continua la discussione iniziata nel 
precedente. La definizione di Giovanni di fratello cristiano è semplice e diretta. Chiunque crede 
che Gesù è il Cristo è nato da Dio. Qui l’apostolo riprende la dichiarazione tematica del suo 
Vangelo (Giovanni 20:31): egli non definisce mai in altro modo un cristiano. 
Il fatto che un fratello viva in modo degno della sua fede cristiana è irrilevante. Il motivo per amare 
un altro cristiano non ha nulla a che vedere con il suo comportamento. La vera ragione è ora 
spiegata dall'apostolo: chiunque ama colui che lo ha generato, ama anche chi è stato generato 
da lui. I credenti amano gli altri perché amano il Padre di quei figli! Se non amano il figlio, è una 
menzogna dire che amano il Padre (4:20). 
5:2. Giovanni ora chiarisce ciò che era implicito in 4:20-5:1. Sappiamo di amare i figli di Dio se 
amiamo Dio e osserviamo i suoi comandamenti.  
Osservare i suoi comandamenti è il modo per dimostrare che un credente ama il proprio fratello, in 
quanto l'amore per i fratelli è uno di essi. 
Questa nuova prospettiva introduce abilmente un nuovo pensiero. Giovanni non parla qui di un 
singolo comandamento (come ha fatto in 3:23 e 4:21), ma piuttosto di osservare i comandamenti di 
Dio (plurale). A confermare che amiamo i figli di Dio non è solo l'obbedienza allo specifico 
comandamento ma a tutto quello che Dio comanda. 

5:3a. Non sorprende l’insistenza di Giovanni sul fatto che l'amore di Dio consiste nell'osservare i 
suoi comandamenti. La traduzione LND l'amore di Dio non significa l'amore di Dio per i 

31 



credenti (genitivo soggettivo). La frase si riferisce invece al nostro amore per Dio (genitivo oggettivo; 
cfr. v 2), che consiste nell'osservare i suoi comandamenti.  

B. Ciò che realmente alimenta il nostro amore (5:3b-15)  

5:3b-4. Ne LND le parole conclusive del versetto 3 sono trasformate in una frase completa, ma 
ciò non rispecchia correttamente il greco, poiché il versetto 4 inizia con la congiunzione 
subordinata greca hoti (“perché”, poiché). Sarebbe meglio leggere i versetti 3-4a in questo modo: e 
i suoi comandamenti non sono gravosi, [poiché] tutto quello che è nato da Dio vince il 
mondo.  

I comandamenti di Dio non sono gravosi perché tutto quello che è nato da Dio vince il mondo. 
Giovanni dice tutto quello che, non “chiunque”. Ciò suggerisce che l'esperienza stessa di essere nati 
da Dio possiede qualcosa di intrinsecamente vincente sul mondo. Ai credenti viene subito detto che 
questa è la vittoria che ha vinto il mondo: la nostra fede (v. 4b).  

Giovanni dichiara che la nostra fede in Cristo (cfr. v. 5) ha già vinto il mondo. Siccome gli anticristi 
negano «che Gesù è il Cristo» (2:22), credere a questa verità e quindi nascere di nuovo rappresenta 
una grande vittoria, la quale però non garantisce lo stesso risultato nella conseguente vita cristiana. 
Piuttosto, essa rende possibile obbedire ai comandamenti di Dio.  

5:5. I costrutti greci qui tradotti con colui che vince (R2 - ho nikōn) e colui che crede (ho 
pisteuōn) sono participi presenti preceduti dall'articolo greco. Questa costruzione in greco è 
essenzialmente atemporale e caratterizza un individuo in base a una o più azioni che egli ha 
compiuto. 

Giovanni sta quindi dicendo che “colui che vince il mondo” è “colui che crede in Gesù Cristo, il 
Figlio di Dio”. Come chiarisce il tempo passato del versetto 4 (“ha vinto”), questo è già vero! Ma 
poiché l’apostolo sta discutendo del fatto che osservare i comandamenti di Dio non è «gravoso» (v. 
3b), è implicito che tale vittoria possa continuare e che la chiave sia la fede! Come la vita cristiana 
inizia nel momento in cui si ha fede salvifica in Cristo, così essa viene vissuta mediante quella  stessa 
fede.  

Questa tesi sarà sviluppata più avanti da Giovanni (1 Giovanni 4:12-13), ma per ora egli si 
sofferma a chiarire un punto relativo a questa fede, evidentemente contestata dai revisionisti. 
5:6. Cerinto, dell'Asia Minore, insegnava che Gesù era un semplice uomo sul quale il Cristo divino 
era disceso al momento del battesimo, abbandonandolo poi sulla croce. Quindi solo l'uomo Gesù, e 
non il Cristo divino, era morto e risorto. L'antica letteratura cristiana descrive Cerinto come il 
nemico giurato di Giovanni. Il riferimento all'acqua è un richiamo al battesimo di Gesù, mentre 
quello al sangue è un riferimento alla sua morte.  
Il battesimo di Gesù rappresentò la sua investitura ufficiale come Salvatore messianico, cioè il 
Cristo.  
L’espressione è lo Spirito che ne rende testimonianza (NR06) descrive accuratamente il ruolo 
dello Spirito Santo durante il battesimo di Gesù (anche il Padre rese testimonianza parlando dal 
cielo; Matteo 3:17). Probabilmente, i revisionisti distorsero il battesimo indicando lo Spirito come 

32 



il “Cristo divino” disceso in quel momento sull'uomo Gesù, solo per lasciarlo quando morì sulla 
croce. Le parole di Giovanni correggono quindi una rappresentazione errata del ruolo dello Spirito 
Santo in relazione alla messianicità di Gesù. Lo Spirito è un testimone, ma rimane una figura 
distinta, da non  identificare con il Cristo.  
Inoltre, la testimonianza dello Spirito è certa perché lo Spirito è la verità. Si può affermare che lo 
Spirito è la verità nello stesso senso in cui “Dio è amore” (cfr. 4:8). Lo Spirito è per sua stessa natura 
veritiero e, di conseguenza, la sua testimonianza è attendibile.  
Alla luce di questo versetto si deduce la possibile teologia dei revisionisti. Essi sostenevano che Gesù 
non fosse il Cristo (2:22), ma piuttosto un essere spirituale (lo Spirito?) che, disceso sull'uomo Gesù 
al momento del suo battesimo, lo lasciò morire da solo. Pertanto, l'opera della croce non fu un 
sacrificio offerto dal Figlio di Dio, ma la morte di un semplice uomo. Di conseguenza, la morte di 
Gesù non aveva alcun valore salvifico.  
Chi credeva che Gesù fosse il Cristo avrebbe quindi creduto in una menzogna e non sarebbe nato 
da Dio, come insegnavano gli apostoli (cfr. 5:1).  
Si trattava di una grave sfida al cristianesimo. Se l'opinione dei revisionisti era che Gesù non fosse il 
Figlio di Dio (cfr. v. 5), allora non c'era nessuna vittoria sul mondo attraverso la fede (cfr. vv. 4-5), 
né speranza di una vittoria definitiva sul mondo.  
5:7-8. Le parole di questo versetto sono ben note perché furono introdotte per la prima volta da 
Erasmo in una delle prime edizioni stampate del Nuovo Testamento greco. Tuttavia, non sono 
presenti nella stragrande maggioranza dei manoscritti greci di 1 Giovanni giunti fino a noi.  
Pertanto, potrebbero essere lette come segue: «Ed è lo Spirito che ne rende testimonianza, perché lo 
Spirito è la verità. Poiché tre sono quelli che rendono testimonianza: lo Spirito, l'acqua e il sangue; e i 
tre sono concordi».  
Giovanni ha affermato che lo Spirito è attendibile — egli è la verità — perché la sua testimonianza 
segue la legge biblica della verifica, che richiedeva due o tre testimoni (cfr. De 17:6; 19:15; Mt 18:16; 
Gv 8:17-18).  
Il battesimo e la morte di Gesù furono attestati in modo così risoluto che si può dire che essi 
rendono testimonianza insieme allo Spirito e sono pienamente in accordo con lui: e questi tre 
sono d’accordo come uno. Alla base delle parole di Giovanni c'è la dichiarazione di Dio durante il 
battesimo: «Questi è il mio amato Figlio, nel quale mi sono compiaciuto» (Mt 3:17). Giovanni 
Battista «rese testimonianza» personalmente di questo evento (cfr. Gv 1:32-34). Inoltre, la 
crocifissione era stata prevista dalle Scritture (cfr. 13:18; 19:24, 28, 36, 37) e confermata dai 
testimoni apostolici (19:35; 21:24, si notino le parole «noi sappiamo»). Pertanto, l'acqua e il 
sangue sono pienamente attestati di per sé, sia dalla dichiarazione divina che dai testimoni. 

5:9. Questo versetto fa riferimento alla testimonianza specifica in 7-8 e alla testimonianza di Dio 
riportata nei successivi 11-12. Essi sottolineano che, se si ritiene valida la testimonianza umana, 
tanto più dovrebbe essere ritenuta valida la testimonianza di Dio, che è ovviamente più grande e 
quindi merita molto di più di essere accolta. 

33 



Le parole se noi accettiamo la testimonianza degli uomini si riferiscono probabilmente alla 
necessità di due o tre testimoni affinché la dichiarazione sia considerata valida (vv. 7-8).  

Giovanni afferma che Dio ha dato (testimonianza) circa il suo Figlio. Le parole che seguono 
nei versetti 11-12 dimostrano che essa deriva dalle parole pronunciate da Gesù alla presenza degli 
apostoli.  

5:10. Questo verso probabilmente dovrebbe trovarsi tra parentesi, in quanto costituisce un breve 
commento a margine prima che la “testimonianza di Dio” venga effettivamente riportata nel 
versetto 11. Giovanni mette in contrapposizione il credere o meno alla testimonianza circa il Figlio 
di Dio. 

La frase crede nel (pisteueō eis) corrisponde ad un'espressione comune nel quarto Vangelo (cfr. 
Giovanni 1:12; 2:11, 23; 3:15-16, 18, 36). “Credere in” Gesù equivale all'idea di “credere che (hoti) 
Gesù è il Cristo” (Giovanni 11:27; 20:31; cfr. 8:24; 13:19). Entrambi i costrutti greci enunciano il 
mezzo per ricevere la vita eterna (cfr. 20:30-31 con Giovanni 3:15-16, 18, ecc. e cfr. 1 Giovanni 5:1).  

La persona che esercita questa fede ha questa testimonianza in sé, cioè la testimonianza di Dio 
circa suo Figlio, che viene fatta propria quando una persona crede nel Figlio di Dio.  

Al contrario, chi non crede a Dio (cioè non crede alla testimonianza che Dio ha reso circa suo 
Figlio) fa di Dio un bugiardo. Costoro stanno dicendo, in effetti, che la testimonianza di Dio è 
falsa.  

Qui non si parla di «fede razionale» o «fede del cuore», né di una fede interiore contrapposta al 
semplice assenso intellettuale. La Bibbia non complica la fede in questo modo. Una volta compreso 
il messaggio, la questione è: la persona ci crede oppure no? 

5:11-12. Le parole la testimonianza è questa dovrebbero essere interpretate come un 
riferimento ad entrambi i versetti che, presi insieme, esprimono la testimonianza di Dio riguardo al 
suo Figlio. Essa consiste in due affermazioni strettamente correlate: la prima riguarda ciò che Dio 
ha donato (v. 11), mentre la seconda riguarda il carattere esclusivo di questo dono (v. 12). 

Secondo la testimonianza divina, Dio ci ha dato la vita eterna. Pertanto, chi ha il Figlio ha la 
vita, chi non ha il Figlio di Dio non ha la vita.  

Sembra che i revisionisti avessero messo in discussione la convinzione dei lettori di possedere la 
vita eterna (cfr. 2:25). E poiché essi negavano anche che Gesù fosse il Cristo (cfr. 2:22), avrebbero 
affermato che in lui non c'era vita eterna. Pertanto, agli occhi dei revisionisti, i lettori di Giovanni 
non la possedevano realmente. L’apostolo ribatte affermando che sia lui che i suoi lettori la 
posseggono, in quanto donata da Dio nel suo Figlio, e che essa si trova solo in lui. Se uno non ha il 
Figlio, non ha questa vita.  

Giovanni parla della «testimonianza che Dio ha reso circa suo Figlio» (vv. 6-12) per rassicurare i 
lettori che essi hanno davvero la vita eterna e per incoraggiarli a continuare a credere nel suo nome. 
5:13. Le parole queste cose non si riferiscono all'intera epistola, ma ai versetti 6-12. Questa 
citazione immediata è coerente con lo stile di Giovanni in altre parti della lettera. Le parole «vi 
scriviamo queste cose» (1:4) richiamano quanto appena menzionato nei versetti 1-3. In 2:1, 

34 



l'affermazione «vi scrivo queste cose affinché non pecchiate» (1:4) si ricollega alla discussione sul 
peccato in 1:5-10. Le parole di 2:26, «vi ho scritto queste cose riguardo a coloro che cercano di 
sedurvi», rimandano alla precedente discussione sugli anticristi in 2:18-25. 
Ogni credente sa, nel momento in cui accoglie la fede salvifica, di avere la vita eterna, perché le 
promesse in cui crede ne sono la garanzia (cfr. Giovanni 11:25-26). Ma il credente non è immune 
dai dubbi dopo essere stato salvato (cfr. Giovanni Battista; Luca 7:18-19). L'antidoto sono sempre 
le promesse di Dio, che possono essere ripetutamente ricordate quale fonte di rinnovata certezza. 
Nessun libro della Bibbia più del Vangelo di Giovanni stesso contiene un maggior numero di 
queste promesse dirette (Giovanni 3:16, 18, 36; 5:24; 6:35-40, 47; ecc.). 1 Giovanni 5:11-12 ricorda 
ai lettori la testimonianza di Dio in cui hanno già creduto. 
Poiché i credenti ai quali scrive hanno creduto nel nome del Figlio di Dio (la cui identità è attestata 
dallo «Spirito, l'acqua e il sangue», v. 8), essi dovrebbero riposare sicuri nella testimonianza che 
Dio ha dato riguardo al Figlio suo e per mezzo di lui, la quale assicura ai credenti che essi hanno, sì, 
la vita eterna.  
Ogni vera certezza della salvezza e della vita eterna deve poggiare sulla «testimonianza di Dio», 
poiché solo essa è pienamente attendibile. Ironia della sorte, una volta che l'esperienza cristiana 
diventa il fondamento della propria certezza, l'affermazione di Giovanni nel v. 13 riguardo alla 
conoscenza diventa del tutto impossibile! 
L'apostolo qui mira a ribadire la certezza dei suoi lettori, che era stata messa in discussione dagli 
anticristi.  
5:14. Il Signore Gesù aveva insegnato ai suoi discepoli che il suo nome era efficace per ricevere 
risposta alle preghiere (Giovanni 16:23b-24). Il passaggio al tema della preghiera dopo aver fatto 
riferimento alla fede stabile «nel nome del Figlio di Dio» (v. 13) è naturale, poiché il nome del 
Figlio è anche la chiave per ottenere risposta alle preghiere. 
Operare nel nome di qualcuno significa agire secondo la sua autorità (cfr. Giovanni 5:43; 10:25). 
Non è un semplice aggiungere alle nostre preghiere la frase “nel nome di Gesù”. Pregare nel suo 
nome significa domandare... secondo la sua volontà (di Dio o di Cristo). Facendo ciò, possiamo 
avere fiducia che... egli ci esaudisce (NR06). La parola tradotta fiducia (parrēsia) è usata anche in 
3:21, dove il tema è sempre la preghiera. Altrove nella lettera è usata solo due volte (2:28 e 4:17), 
entrambe in relazione al tribunale di Cristo.  
Quando un cristiano prega, come può conoscere la volontà di Dio? C'è un modo inequivocabile: la 
sua volontà è esplicita nei suoi “comandamenti” (cfr. v 3).  

5:15. Supponiamo, quindi, che un credente chieda aiuto a Dio per amare i suoi fratelli cristiani. 
Può aspettarsi che Dio esaudisca tale richiesta? La risposta di Giovanni è affermativa.  

Poiché il comandamento di Dio che «ci amiamo gli uni gli altri» (3:11, 23; 4:7, 11-12) è una 
manifestazione della «sua volontà», se chiediamo aiuto, sappiamo anche che egli ci esaudisce (cfr. 
v. 14). E se ci esaudisce in tutto ciò che è «secondo la sua volontà» (cioè, se domandiamo qualche 
cosa secondo la sua volontà), noi sappiamo anche di avere le cose che gli abbiamo chiesto. Se 

35 



quindi chiediamo aiuto nel fare la volontà di Dio, amando i fratelli cristiani, sappiamo che ci sarà 
concesso. 

C. Cosa possono fare la fede e l’amore per un nostro fratello (5:16-17)  

5:16-17. Come in tutta la lettera di Giovanni, l’espressione il proprio fratello si riferisce ad un 
vero cristiano. Se qualcuno, quindi, vede tale fratello commettere un peccato che non conduca 
a morte, l'amore cristiano dovrebbe indurlo a pregare per lui.  

Questo versetto avrebbe potuto essere meglio tradotto: “che non conduca direttamente (o 
immediatamente) a morte”.  

A volte Dio infliggeva immediatamente la morte, in risposta a determinati peccati dei cristiani. I 
due esempi più eclatanti sono Anania e Saffira (Atti 5:1-11) e i cristiani di Corinto che 
consumavano la cena del Signore senza aver confessato i loro peccati (1 Co 11:27-32).  

Giovanni dichiara che vi è un peccato che conduce direttamente a morte (NR06) e non sta 
dicendo (non dico) che un cristiano debba pregare per questo. Non c'è nessun obbligo di pregare 
per tale peccato, così come non ci viene comandato di non farlo. In altre parole, se un cristiano 
sospetta che sia stato commesso un peccato che conduce direttamente a morte, è libero di pregare 
per chi lo ha commesso, ma senza avere alcuna certezza dell’esaudimento della sua preghiera. 
Sebbene non vi sia alcuna garanzia, è sempre possibile che Dio “revochi” il suo giudizio.  

Cosa ci si può aspettare quando si prega per un peccato che non porta direttamente a morte? Egli 
(Dio) darà la vita a quelli che commettono un peccato che non conduca immediatamente a 
morte (NR06). Siccome la morte in questione non è eterna (Giovanni 11:26), non lo è neppure la 
vita. Pertanto, poiché alla fine tutti i peccati conducono alla morte fisica, allontanarsi dal peccato 
porta ad un prolungamento della vita. 

      VI. Epilogo: certezze cristiane (5:18-21)  

Giovanni conclude la sua epistola con una serie di dichiarazioni introdotte dalle parole «Noi 
sappiamo». Tali affermazioni, insieme all'esortazione finale, formano una sorta di epilogo. Il fatto 
che i verbi il cui soggetto è «noi» siano predominanti sia nel prologo che nell'epilogo rappresenta 
un ulteriore segno di equilibrio stilistico. Ben lungi dall'essere lo scrittore sconclusionato che alcuni 
hanno immaginato, Giovanni è un artista letterario di alto livello. 
5:18. L’apostolo ora desidera ricordare ai suoi lettori che chiunque è nato da Dio non pecca, cioè 
la persona rigenerata, in quanto tale, è incapace di peccare. La conseguente osservazione è che chi è 
nato da Dio preserva se stesso, con il risultato che il maligno non lo tocca. L'uomo interiore, 
nato da Dio, ha la capacità innata di resistere alla contaminazione del male e quindi è al di fuori 
della portata di Satana.  
Dicendo che chi è rigenerato (cfr. Ro 7:22) preserva se stesso, Giovanni non sta affermando che il 
proprio io interiore possa in qualche modo scongiurare il peccato nella vita cristiana (cfr. 1:5-10). 
Ciò che intende dire è che il «seme di Dio rimane» nell'io rigenerato (cfr. 3:9), agendo come 
garante della sua nuova natura, ed è immune anche alla minima contaminazione da parte del 

36 



maligno. I credenti falliscono perché la loro carne è “programmata” al peccato, come insegna lo 
stesso Paolo in Ro 7:7-25.  
Per quanto ci provi, Satana non può davvero toccare il credente. Tuttavia, se questi glielo permette, 
egli userà i suoi fallimenti per indurlo ancora a sbagliare. Quindi, dopo ogni peccato, il credente 
dovrebbe, dopo la sua confessione a Dio, rialzarsi, sapendo che interiormente è rimasto la persona 
santa che era prima di cadere! 
5:19. Se un cristiano conosce la verità del versetto 18, sa anche da che parte sta. Conoscere Dio in 
genere implica l’esperienza di una relazione dinamica con lui (cfr. 3:19; 4:4).  
Il mondo giace sotto il potere del maligno (NR06) traduce en tō ponerō keitai, (“giace nel 
maligno”). Questa frase suggerisce che il mondo rimane passivamente nella sfera operativa di 
Satana. Al contrario, la frase ek Theou (di Dio) significa essere “da” Dio.  
Il cristiano dovrebbe avere consapevolezza del proprio uomo interiore senza peccato (v. 18), così 
come anche della sua totale separazione da tutto il mondo che vive sotto il potere di Satana. I 
credenti, che il nemico non può “toccare” (v. 18), non fanno parte del mondo, che giace 
passivamente nel maligno. Pertanto essi non devono “amare il mondo né le cose che sono nel 
mondo” (2:15-17) e devono resistere alle idee che esso promuove (cfr. 2:18-19).  
Questa lettera è scritta a cristiani che sono spiritualmente maturi (cfr. 2:12-14; 4:6), probabilmente 
i capi della chiesa. Le dichiarazioni di questi versetti conclusivi possono essere applicate, in varia 
misura, da altri credenti, a seconda di quanto la loro esperienza spirituale corrisponda a quella dei 
destinatari.  
5:20. La terza cosa che noi sappiamo è che, grazie alla venuta del Figlio di Dio, ai credenti è stata 
concessa una conoscenza spirituale (intendimento) che permette loro di conoscere il vero Dio.  
Il termine intendimento (dianoian) significa intelligenza. L'idea è che il Figlio di Dio abbia 
concesso l'intelligenza spirituale, o l'intelletto, necessari per conoscere Dio.  
Questa conoscenza si ottiene attraverso la comunione ed è comprovata dall'obbedienza ai 
comandamenti di Dio (cfr. commenti su 2:3-4, 12-14). La capacità di acquisire tale conoscenza, 
cioè l'intelligenza necessaria per farlo, è resa possibile dal fatto che il Figlio di Dio è venuto. 
L'amore cristiano (l'obbedienza) non manca mai lì dove Dio è veramente conosciuto (cfr. 
commenti su 4:7-8). Non ci potrebbe essere un vero intendimento dell'amore o di Dio se il Figlio di 
Dio non fosse venuto e non fosse morto per rivelare l'amore di Dio. Per mezzo della sua morte, il 
Figlio ci ha dato un intendimento (intelligenza) affinché conosciamo Dio. Il cristiano obbediente 
possiede la capacità spirituale necessaria per conoscere Dio.  
L'affermazione noi siamo in colui che è il Vero (NR06) richiama la stessa espressione in 2:5 («da 
questo conosciamo che siamo in lui»), che Giovanni collegava al dimorare in lui (2:6). «Dimorare» 
è il modo in cui egli descrive l'esperienza di «vivere come discepolo» (cfr. Giovanni 15:8).  
Ma essere in lui, cioè dimorare in lui, non significa solo dimorare in colui che è il Vero (come 
Giovanni ha appena descritto Dio), ma anche essere nel suo Figlio Gesù Cristo. Non c'è alcuna 

37 



congiunzione tra le frasi “in lui” e “nel suo Figlio”. Dimorare in Dio e dimorare in Cristo sono la 
stessa cosa.  
Questo è il vero Dio è una delle dichiarazioni più dirette della divinità di Gesù Cristo che si 
trovano nel NT; ed egli è anche la vita eterna, il che ci riporta al prologo in 1:1-4, dove 
l'argomento della lettera di Giovanni è «la vita eterna che era presso il Padre e che è stata 
manifestata a noi» (1:2; cfr. «Io sono... la vita» Giovanni 14:6). Ciò dimostra che l'affermazione 
finale è principalmente un richiamo al suo Figlio Gesù Cristo. 
Inoltre, il riferimento alla vita eterna lega insieme il prologo e l'epilogo in questa dichiarazione 
culminante. Giovanni ha ora raggiunto l’obiettivo di «annunciare» ai suoi lettori questa «vita 
eterna» (1:2). Ha dimostrato loro che «dimorando» in colui che è il Vero (NR06 - che significa 
anche dimorare nel suo Figlio Gesù Cristo), possono sperimentare la vita eterna, la stessa che, 
manifestata nell'amore verso i fratelli cristiani, sgorga dal loro io interiore senza peccato (v. 18). Essa 
indica che la loro esistenza e la loro esperienza di vita appartengono a Dio anziché al mondo (v. 19), 
e rivela l’intendimento spirituale che il Figlio di Dio è venuto a donare (v. 20a). 
5:21. Le eresie combattute da Giovanni minano la natura salvifica di Gesù Cristo e sposano il 
compromesso con il mondo. I falsi dottori sono agenti di Satana, che promuovono varie forme di 
idolatria (sia letterale che metaforica) che rendono gli uomini ciechi al «vero Dio e alla vita eterna». 
Le ultime parole dell'apostolo dovrebbero quindi risuonare negli annali della storia umana: 
Figlioli, guardatevi dagli idoli. Amen (NR06). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

38 



 
 

Seconda lettera di Giovanni 
 
 

INTRODUZIONE 

COME 1 GIOVANNI, ANCHE 2 GIOVANNI affronta principalmente il tema dei revisionisti, o 
anticristi. A prima vista, potrebbe sembrare una lettera personale, ma generalmente è considerata 
come indirizzata ad una particolare chiesa cristiana, personificata dalla «signora eletta». 

SOMMARIO DI 2 GIOVANNI 

I. Saluti (vv 1-3)  

II. Difendere la verità rifiutando l’errore (vv 4-11)  

III. Commiato (vv 12-13)  

COMMENTARIO 
I. Saluti (vv 1-3) 

Vv 1-2. Giovanni usa il titolo l'Anziano per indicare “il vecchio”. La signora eletta e i suoi figli 
probabilmente sono un riferimento alla chiesa e ai suoi membri.  

L'apostolo dichiara: «che io amo nella verità» (NR06), a significare che egli li ama perché essi 
amano la verità. Inoltre, il suo amore è condiviso da tutti quelli che hanno conosciuto la verità. 
Essi hanno creduto alla verità che «Gesù è il Cristo» e quindi sono «nati da Dio» (cfr. 1 Giovanni 
5:1).  

L'affermazione di Giovanni che la verità (la rivelazione di Dio nel Suo Figlio) [...] dimora in noi 
descrive la loro situazione comune.  

Altresì, la verità di Dio sarà con noi in eterno. Il cristianesimo è sopravvissuto attraverso i secoli: 
continua ad essere con noi oggi e sarà vero in eterno. 

V 3. I benefici della grazia, della misericordia e della pace verranno sia da Dio Padre che da 
Gesù. Il titolo completo, Signore Gesù Cristo, seguito da il Figlio del Padre, è singolare negli 
scritti giovannei e serve ad affermare la sua signoria, la sua messianicità e la sua divinità (cfr. vv. 7, 9, 
10).  

39 



Inoltre, afferma Giovanni, questi benefici verranno, in verità e  amore. Come per Paolo in Ef 
4:15, la verità ha la priorità. Chi pensa che essa possa essere subordinata all'amore reciproco, non 
condivide  la visione del Nuovo Testamento (cfr. 1 Gv 3:23; 4:21). 

II. Difendere la verità rifiutando l’errore (vv 4-11)  

A. Praticare la verità così come è stata originariamente trasmessa (vv 4-6) 
V 4. L'obiettivo di Giovanni era quello di trasformare i credenti in discepoli che camminano  
nella verità, cioè secondo il comandamento di Gesù Cristo di amare gli altri cristiani (cfr. vv 5-6; 
Mt 22:37-39).  

V 5. Giovanni esorta tutta la chiesa (signora) a seguire il comandamento che abbiamo avuto dal 
principio: amiamoci gli uni gli altri (NR06). 
V 6. Come in 1 Giovanni 5:2-3, l'amore per il proprio fratello può essere definito come 
obbedienza ai comandamenti di Dio. Quindi, quando camminiamo secondo i suoi 
comandamenti, ci amiamo gli uni gli altri.  
Il comandamento principale (cfr. 1 Giovanni 3:22-23) è quello di amare Dio. Se amiamo lui, 
automaticamente ameremo i fratelli (1 Giovanni 2:4-11; 3:11-15; 4:7-11, 20). 

B. Proteggere il proprio operato confutando gli errori (vv 7-11)  
V 7. I falsi dottori o seduttori, senza dubbio gli stessi citati in 1 Giovanni, sono legati 
all'Anticristo. Essi negavano che Gesù fosse il Cristo, il che li classificava come anticristi (cfr. 1 
Giovanni 2:22).  
V 8. Le parole badate a voi stessi (NR06 - Blepete heautois) potrebbero essere tradotte con «fate 
attenzione». L'intrusione di falsi dottori nella chiesa può danneggiare seriamente l'opera che Dio 
sta compiendo in essa, con la conseguenza di ricevere una minor ricompensa. Nella frase affinché 
non perdiate quello per cui abbiamo lavorato, ma riceviate piena ricompensa troviamo il 
noi. Giovanni si era prodigato per il Signore proprio nella chiesa e nella zona in cui si trovavano i 
destinatari di questa epistola. Ciò che era a rischio, a causa della minaccia della falsa dottrina, non 
era semplicemente la loro opera per Dio, ma anche quella dell'apostolo.  
Permettendo alla falsa dottrina di introdursi in una chiesa, essa ha la capacità di fermarne la crescita 
o addirittura di distruggerla.  
La preoccupazione di Giovanni per la perdita della piena ricompensa, mostra come questa, e non 
la perdita della salvezza, fosse la conseguenza di non riuscire a preservare la verità. 

V 9. Se la chiesa a cui Giovanni si rivolge non è vigile come egli ha appena raccomandato, o se uno 
(o più) dei suoi membri cede alla nuova teologia, significa che tale persona va oltre (parabainō, 
«trasgredisce») e non dimora (menō, «rimanere») nella dottrina di Cristo. Si allontana dalla 
verità invece di rimanerci.  

Chi non rimane nella vera dottrina circa Gesù Cristo, non ha Dio con sé nella sua nuova visione 
del mondo e/o nella sua nuova vita. È distante da Dio, mentre chi dimora nella dottrina di Cristo è 
essenzialmente in comunicazione con lui. 

40 



V 10. Se i lettori vogliono “dimorare” nella verità circa Gesù Cristo, devono oltremodo diffidare 
di qualsiasi insegnante itinerante che viene [a loro] e non reca (cioè “insegna”) questa dottrina. 
Non devono offrirgli alcuna ospitalità né incoraggiamento.  

In greco, il pronome voi è plurale, indicando che ci si rivolge alla congregazione. Nessuno doveva 
offrire alcun tipo di assistenza ai falsi dottori. L’espressione non ricevetelo in casa sta a significare, 
quanto meno, rifiutargli cibo o alloggio. Coloro che hanno invitato i rappresentanti delle sette a 
parlare hanno spesso dimostrato saggezza, non permettendo loro di “entrare dalla porta”. Farli 
entrare è spesso più facile che farli uscire! Giovanni raccomanda poi ai membri della chiesa: «non 
salutatelo». Il motivo è spiegato nel versetto successivo. 
V 11. Questo ammonimento potrebbe sembrare severo. Perché un semplice «salve» dovrebbe 
significare partecipare alle opere malvagie del falso dottore? Il termine greco per saluta (chairein) 
significa “rallegrarsi”. Si potrebbe paragonare a “buona fortuna” o “buona giornata”. Un credente 
non dovrebbe augurare “buona giornata” se sa che una persona è nemica della verità. Dirlo ad un 
portatore di un falso messaggio significava partecipare, anche se in minima parte, alle sue opere 
malvagie. In un'epoca tollerante, i credenti devono imparare la vera misura della santa intolleranza! 

III. Commiato (vv 12-13) 
V 12. Gli ultimi due versetti di 2 Giovanni sono un “addio” personale dell'autore, che chiaramente 
conosceva i destinatari. Avrebbe potuto scrivere loro molte cose, ma ha deciso di riservarle per una 
visita futura. Questo indirettamente la dice lunga sull'importanza delle questioni trattate in questa 
lettera, poiché ha scelto di non aspettare una visita prima di comunicarle. Erano abbastanza 
importanti da essere messe per iscritto immediatamente. 
V 13. Se 2 Giovanni fosse una lettera personale indirizzata ad una donna in particolare, ci si 
potrebbe chiedere perché solo i figli di sua sorella le inviano i loro saluti. (Il termine usato qui per 
salutano è quello tradizionale, diverso da quello usato nei versetti 10-11). Naturalmente, ci sono 
possibili risposte a questa domanda: la sorella era assente; la sorella non era cristiana; ecc. Ma ciò 
non sembra del tutto naturale, soprattutto perché né la sorella eletta né la «signora eletta» (v. 1) 
vengono menzionate per nome. Questo contrasta con 3 Giovanni, dove tre nomi propri 
compaiono nel breve spazio dell’epistola, mentre in 2 Giovanni né le «signore» né nessuno dei loro 
«figli» ricevono nomi. D'altra parte, se la “signora eletta e i suoi figli” del v. 1 sono la chiesa e i suoi 
membri, allora i figli della tua sorella eletta sono semplicemente i membri della chiesa in cui si 
trova Giovanni quando scrive questa lettera. Il messaggero conosceva l'identità di quella chiesa, così 
che i lettori potessero riconoscere che Giovanni stava inviando i saluti di una chiesa sorella. 

  

  
 
 
 

 

41 



 
 

 
Terza lettera di Giovanni 

 
 

INTRODUZIONE 
3 GIOVANNI È una lettera personale. In essa non vi è alcun accenno a problemi dottrinali e 
Diotrefe sembra non essere altro che il primo despota ecclesiastico noto nella storia cristiana. Ma 
questa epistola è tanto più importante per la sua unicità nell'affrontare un problema che si è 
ripetuto numerose volte nella storia cristiana.  

SOMMARIO DI 3 GIOVANNI 

I. Saluti (vv 1-3)  

II. Difendere la verità supportandone i rappresentanti (vv. 2-12)  

III. Commiato (vv 12-13) 

COMMENTARIO 
I. Saluti (v 1) 

V 1. Come in 2 Giovanni, l'apostolo scrive sotto il titolo de l’Anziano. Il destinatario è un uomo 
di nome Gaio, verso il quale Giovanni dichiara amore cristiano. L'apostolo lo ama nella verità 
(NR06), ovvero sia “sinceramente” che in accordo con la verità cristiana (cfr. 2 Giovanni 1).  

Nel Nuovo Testamento sono presenti diversi uomini che portano il nome di Gaio, ma nulla 
identifica quello della terza lettera di Giovanni con uno di loro. 

II. Difendere la verità supportandone i rappresentanti (vv. 2-12)  

La lettera esorta Gaio a fare ciò che Diotrefe non era disposto a fare, ovvero difendere la verità 
supportando il suo rappresentante Demetrio. 

A. Encomio alla condotta sincera di Gaio (vv. 2-4) 

 V 2. Il termine prosperi (euodousthai) equivale all'espressione italiana “trovarsi bene” e non si 
riferisce necessariamente alla prosperità materiale. L'apostolo desidera che le cose vadano bene 
per Gaio e che egli goda di buona salute. Considerando che l'anima di Gaio “si trova bene” 

42 



(prospera), esprime la speranza che il benessere temporale di costui possa corrispondere al suo 
benessere spirituale. 

V 3. Giovanni ora afferma di aver ricevuto notizia da alcuni fratelli cristiani, secondo i quali Gaio 
si comporta in modo coerente con la verità, ovvero l’essenza della rivelazione cristiana resa 
attraverso il Figlio di Dio.  
V 4. L’apostolo è lieto delle notizie sulla fedeltà di Gaio alla verità. Camminano nella verità 
significa appunto questo. 

B. Incoraggiamento al sostegno di Gaio nei confronti di chi proclama la verità (vv. 5-10) 
Vv 5-6. I fratelli a cui si fa riferimento sono missionari cristiani (evangelisti itineranti). Gaio viene 
incoraggiato a continuare ad assisterli come evidentemente ha fatto in passato.  
L'espressione per i fratelli e per i forestieri non significa cristiani e non, poiché l'affermazione 
hanno reso testimonianza [...] davanti alla chiesa sembra riferirsi a entrambe le categorie. A 
volte, tuttavia, il termine fratello o fratelli sembra riferirsi a specifiche persone note ai cristiani cui ci 
si sta rivolgendo (cfr. 1 Co 16:12; 2 Co 9:3, 5; 12:18). I fratelli possono indicare evangelisti 
itineranti che sia Giovanni che Gaio conoscevano, mentre i forestieri sarebbero evangelisti 
provenienti da altri luoghi che Gaio non conosceva.  
Gaio era un uomo generoso nell’aiutare coloro che viaggiavano al servizio del Vangelo. Questo 
rappresentava un atto di fedeltà al Signore e alla sua verità. Le parole tu agisci fedelmente 
potrebbero essere tradotte con «tu fai una cosa fedele». Il punto di Giovanni è che tutto ciò che 
Gaio fa (ergasei, “fare, compiere”) per questi servitori di Cristo costituisce un atto di fedeltà a Dio. 

V 7. Questi uomini hanno intrapreso la loro missione senza cercare alcun aiuto ai gentili non 
salvati. Come indicato dalle parole senza prendere nulla, questi predicatori del Nuovo 
Testamento apparentemente rifiutarono di ricevere tale aiuto.  

Le parole per amore del suo nome potrebbero essere tradotte “per amore del Nome” (non esiste 
una parola per “suo” in greco e forse è preferibile un riferimento al nome del Signore, cioè il Nome 
per eccellenza). Di conseguenza, cercare aiuto materiale da chi non era salvato sarebbe stato indegno 
del Nome. 

V 8. Il termine accogliere (apolambanein) significa “ricevere” (ad esempio, ricevere un ospite 
nella propria casa [cfr. Luca 15:27]). Quando i cristiani offrivano ospitalità a tali servitori del 
Signore, diventavano collaboratori (synergoi, “colleghi”) nella causa della (o con la) verità da loro 
proclamata. In altre parole, diventavano partner della parola predicata!  

V 9. Gaio potrebbe essersi chiesto perché questa richiesta fosse stata rivolta a lui invece che alla 
chiesa a cui apparteneva. La considerazione di Giovanni qui implica che il suo intervento era un po' 
insolito e quindi desidera dare spiegazioni a Gaio.  

L’apostolo dichiara di aver scritto alla chiesa. Esiste la possibilità che la seconda lettera di 
Giovanni sia la stessa a cui si fa riferimento qui ma si tratta, appunto, solo di un’ipotesi.  

Il problema nella chiesa di Gaio era la presenza di un leader preminente di nome Diotrefe, che 
ama avere il primato fra di loro. Questa accusa non implica che Diotrefe sposasse qualche errore 

43 



dottrinale né che non fosse cristiano. Piuttosto, egli è colpevole di aver usurpato una posizione nella 
chiesa che appartiene solo a Gesù.  

La particella «ci» probabilmente si riferisce a coloro che facevano parte della cerchia ristretta degli 
apostoli di Giovanni (cfr. i commenti su 1 Giovanni 2:19). Per questo motivo, l’apostolo si aspetta 
che anche Demetrio (v. 12) non venga accolto da Diotrefe. Ed ecco perché egli scrive a Gaio, anziché 
alla chiesa, per chiedere ospitalità. 

V 10. Giovanni rassicura Gaio: se verrò ricorderò le opere compiute da Diotrefe. Sembra 
fiducioso di poter rimettere quest'uomo al suo posto se dovesse recarsi di persona nella sua chiesa.  

Con l'espressione le opere, l'apostolo si riferisce senza dubbio al rifiuto di Diotrefe di riconoscere 
qualsiasi emissario inviato dagli apostoli, per di più sparlando contro di noi (gli apostoli) con 
parole maligne (NR06). Il verbo “sparlare” (phlyareō) ricorre solo qui nel Nuovo Testamento 
(anche se è correlato a phlyareō che ricorre in 1 Ti 5:13 nel senso di ‘pettegolezzi’ o “chiacchiere”): 
significa parlare in modo sciocco o insensato.  

Mentre Diotrefe avrebbe dovuto vergognarsi profondamente delle parole con cui aveva sminuito 
gli apostoli, in realtà a questo (lett. “queste cose”, cioè alle parole pronunciate), si aggiungeva 
l'ulteriore peccato di rifiutare egli stesso i predicatori itineranti e di impedire anche ad altri (coloro 
che [..] vorrebbero [..]) di riceverli. 

C. Esortazione a continuare a sostenere Demetrio (vv 11-12)  
V 11. Gaio non deve imitare il male. Se lo facesse, si potrebbe dire di lui che non ha visto Dio! 
Al contrario, se facesse la cosa giusta, si potrebbe dire che è da Dio.  
Essere da Dio significa che la fonte dell'agire di una persona è Dio (cfr. 1 Giovanni 3:10b). Il 
peccato, invece, è sempre frutto dell'ignoranza spirituale e delle tenebre. Il peccatore agisce 
peccaminosamente perché ha perso di vista Dio (cfr. 1 Giovanni 3:6).  
Il participio presente articolato greco è usato nelle frasi chi fa il bene (ho agathopoiōn) e chi fa il 
male (ho kakopoiōn), ma queste espressioni implicano solo che l'azione è compiuta. Tali participi 
possono esprimere azioni che si verificano una sola volta (ad esempio, Giovanni 6:33, ho 
katabainōn, «quello che scende») o azioni che non si verificano più (ad esempio, Giovanni 9:8, ho 
kathēmenos kai prosaitōn, «colui che stava seduto e chiedeva l’elemosina»). Le affermazioni 
rimangono vere sia che il bene o il male siano compiuti una o molte volte.  
A Gaio viene quindi detto che se fa il bene accogliendo Demetrio (v. 12), sarà da Dio, ovvero, Dio 
stesso sarà la matrice del suo comportamento. In alternativa, se imita Diotrefe e fa il male, avrà 
agito per cecità spirituale, senza avere alcuna familiarità con Dio.  
V 12. Demetrio aveva ricevuto testimonianza da tutti coloro che lo conoscevano. Ma inoltre, 
egli aveva ricevuto «testimonianza» dalla verità stessa (cioè, egli proclamava la verità). Così 
facendo, dimostrava la sua “ortodossia” e ciò lo rendeva degno di ricevere aiuto nei suoi viaggi da 
altri cristiani (cfr. 2 Giovanni 10). Quindi la verità gli rendeva testimonianza mentre egli la 
proclamava.  

44 



Demetrio aveva a disposizione anche una terza “testimonianza”: le parole di Giovanni. E anche noi 
gli rendiamo testimonianza si riferisce ovviamente agli apostoli, la cui “testimonianza” Diotrefe 
non era disposto ad accettare. Giovanni è sicuro che Gaio, a differenza di Diotrefe, l’accetterà, 
aggiungendo: e tu sai che la nostra testimonianza è verace.  

III. Commiato (vv 13-14)  
Vv 13-14. L'apostolo ha molto da dire a Gaio, ma preferisce farlo di persona. In precedenza aveva 
usato le parole «se verrò» (v. 10), e ora esprime la speranza di poterlo fare presto. Senza dubbio, 
Demetrio stava giungendo nella zona di Gaio prima di Giovanni, e quindi questa lettera di 
raccomandazione era necessaria affinché Gaio accettasse di ospitarlo. 

 
 
  

 

45 


